



# Spiritual Watching And Vigil By H.H. Pope Shenouda III

T<sup>th</sup> print
March . 1997
Cairo

الطبعة السادسة

مارس ۱۹۹

القاهرة

قداسة البابا شنوده الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية



حدثناك في كتابنا السابق عن [ اليقظة الروحية ] • واليوم نحدثك بمشيئة الرب عن [السهر الروحي ] والسهر الروحي الله عن اليقظة الروحية •

اليقظة الروحية معناها أن إنساناً كان في غفوة أو غفلة ، أو في حياة الخطية ، ثم إستيقظ ، أي تنبه إلى نفسه وإلى حالته ، وهذه هي بداية التوبة ، ، ،

أما السهر الروحى فقد يأتى بعد اليقظة الروحية لمن كان خاطئاً من قبل ، ولا يشترط فيه أن يكون الإنسان خاطئاً من قبل ، . .

هذا السهر الروحي هو حالة إنسان بار ، ساهر على خلاص نفسه ، أي أنه دائماً في حالة إستعداد

#### روحي ٠

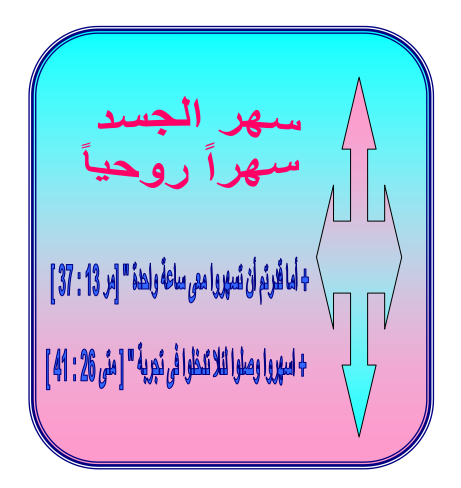
هو حالة إنسان متنبه روحياً لخلاص نفسه ، ولكل ما يحيط به من أجواء ، ومن حروب العدو · · · ومتنبه أيضاً لكل ما تجول في نفسه من أفكار ومن تغيرات · · ·

#### وسهر الروح يتعلق به أيضاً سهر الجسد •

والكتاب الذى بين يديك يتحدث عن هذين الأمرين معاً ، إنه ثمرة ثلاث محاضرات ألقيت فى هذا الموضوع فى الكاتدرائية الكبرى بدير الأنبا رويس يوم الجمعة ١٩٧٢/٦/٣٠ ، ويوم الجمعة ١٩٧٢/٧/٧ ، ويوم الجمعة ١٩٧٢/٧/٧ ، ومحاضرة رابعة فى نفس الموضوع ألقيت يوم المرابعة فى دير القديس الأنبا بيشوى ببرية شيهيت ، ،

وقد رأينا أن ننشر لك هذه المحاضرات تكملة لموضوع اليقظة الروحية ، والسهر الروحى هو عنصر من عناصر (معالم الطريق الروحى) الذي نعد كتاباً عنه ، نرجو أن يصدر قريباً بمشيئة الله ،

شنودة الثالث



# سهر الجسد مع الروح

يوجد سهر للجسد ، وسهر للروح ، ويهمنا بالأكثر سهر الروح ،

وسهر الروح معناه أن يكون الإنسان ساهراً على خلاص نفسه ، أي متيقظاً ومتنبهاً لكل ما يتعلق

#### بهذا الخلاص ٠

أما سهر الجسد الذى نقصده ، فليس هو مجرد عدم النوم ، فقد يسهر أشخاص فى اللهو والعبث والخطية ، وقد يسهر آخرون فى أمور تتعلق بمشغوليات العلم الحاضر ، دون أن يخطر الله على فكرهم ! والبعض قد يسهرون ليالى صاخبة ، أو يسهرون فى ضياع أنفسهم ،

ولكن سهر الجسد الذي نقصده ، هو سهر بطريقة روحية ٠٠٠

إنه سهر الجسد هذا ، يساعد على سهر الروح ، ويشترك معه ، فالذى ينام كثيراً بالجسد ، يمكن أن ينام روحه أيضاً ، أو على الأقل في أثناء هذا النوم الكثير ، لا يكون منشغلاً بعمل روحى ، وحرب النوم هي حرب مشهورة في الكتب النسكية و الروحية ، ، ،

#### إنه سهر الجسد في عمل الروح ، مع الله 200

سهر الجسد هذا ، يساعد على سهر الروح ، ويشترك معه ، فالذى ينام كثيراً بالجسد ، يمكن أن تنام روحه أيضاً ، أو على الأقل فى أثناء هذا النوم الكثير ، لا يكون منشغلاً بعمل روحى ، وحرب النوم هى حرب مشهورة فى الكتب النسكية والروحية ، ،

لذلك ما أجمل قول الرب لتلاميذه في البستان:

#### إسهروا وصلوا ، لئلا تدخلوا في تجربة ( متى ٢٦ : ٤١ )

وهنا لا يطلب منهم السيد السهر فقط ، إنما السهر مع الصلاة ، أو السهر في الصلاة ، وهذا ما نقصده بقولنا " سهر الجسد في عمل الروح " ، ، أو سهر الجسد مع الله ، ولم يكن الرب محتاجاً في بستان جشسيماني إلى سهر تلاميذه معه ، إنما كان هذا نافعاً لهم هم " لئلا يدخلوا في تجربة " ، وكأنه يقول لهم :

وإن لم تصلوا ، يكمن أن تقعوا في تجربة ،

" إسهروا إذن ، وصلوا " • وهذا يوافق تماماً قول المزمور:

#### "في الليالي إرفعوا أيديكم أيها القديسون ، وباركوا الرب " ( مز ١٣٣)

وقد وبخ السيد تلاميذه بقوله " أما قدرتم أن تسروا معى ساعة واحدة ؟! " (مر١٣: ٣٧) • ولعل البعض يسأل: أتكفى ساعة واحدة يطلبها الرب منا في السهر ؟

فنقول: إنك إن سهرت مع الرب ولو ساعة واحدة ، فإن هذه الساعة ستوقظ روحك ، تشجعك على السهر ساعة ثانية ، وربما أيضاً ثالثة ورابعة ٠٠٠ ويصبح السهر عادة عندك ،

وكما أن دقيقة نوم ، قد تحرك إلى نوم كامل ، كذلك ساعة سهر يمكن أن تساعدك على سهر طويل ، على أننا نلاحظ في عبارة الرب كلمة جميلة وهي :

#### " سهرتم معي " • وليس مجرد السهر ، بل السهر مع الرب •

إسهروا إذن مع الرب، ولو ساعة واحدة ، فإنها ستكون بركة لليل كله ٠٠ ولا تقتصر فائدتها على مجرد الساعة ٠٠٠ فما فائدتها إذن ؟

#### ساعة الصلاة بالليل ، تقدس فراشك ، وتقدس عقلك الباطن ٠٠٠

لذلك قبل أن تنام ، قدس فراشك بالصلوات ، يحديث القلب مع الله ، وافرش سريرك بالتسابيح والمزامير والترانيم والألحان والتأملات الروحية لكى تستطيع أن تنام على فراش مقدس ، ويكون الله

هو آخر ما يلصق بذهنك قبل النوم ، وأخر صورة تصحبها معك فى رحلة النوم ومسالك الأحلام إلى أن تستيقظ ٠٠٠ رحلة النوم التى يقودك فيها العقل الباطن وما اكتنزته فيه من أفكار ومشاعر وصور وأخبار ٠

وهكذا فإن ساعة الصلاة قبل النوم ، تساعدك على نوم طاهر نقى ، بما تغرسه فى ذهنك من أفكار روحانية ، • وبالتالى تقدس أحلامك أثناء النوم •

#### آباونا القديسون كانوا يقطعوا ليلهم ونومهم بالصلاة ٠٠٠

فلا يسمحون لأنفسهم بفترة نوم طويلة ينقطعون فيها عن الحديث مع الله ٠٠٠ وإنما \_ حسب ترتيب الكنيسة في صلوات الأجبية \_ جعل النوم من ثلاث هجعات ، لكل هجعة صلاة ، وتشملها كلها صلاة نصف الليل ٠٠٠

إذن ما أجمل ألا يعود الإنسان نفسه على النوم الطويل ، وكلما صحا من نومه ، عن قصد أو غير قصد ، يرفع قلبه إلى الله ولو بصلاة قصيرة ، ولو ببارة واحدة ، أو كلمة حب ، أو فكر روحى ، أو تأمل

#### ولكن هل الليل له أهمية خاصة في الصلاة ؟

نعم ، الليل له أهمية خاصة ، ولهذا قيل في المزمور " في الليالي إرفعوا أيديكم أيها القديسون وباركوا الرب " ، ، وقد قيل عن السيد المسيح نفسه إنه كان يقضى الليل كله في الصلاة (لو ٢: ٢١) ، وكان يقضى هذا الليل في جبل الزيتون ، وفي بستان جنسيماني ، ،

وقيل في المزمور الكبير " ذكرت في الليل إسمك يا رب " (مز ١١٩: ٥٥) ، وقيل أيضاً " في نصف الليل نهضت لأشكرك على أحكام عدلك " (مز ١١٩: ٦٢) ،

#### والكنيسة المقدسة تعطى أهمية كبيرة لصلوات الليل ٠٠٠

ثلاث صلوات تقال فى نصف الليل ، تعقبها التسبحة اليومية فى الليل أيضاً ، وصلاة النوم ، وصلاة الستار ، فى الليل كذلك ، وأيضاً صلاة الغروب التى نقول فى تحليلها " نشكرك يا مليكنا المتحنن ، لأنك كنحتنا أن نعبر هذا اليوم بسلام ، وأتيت بنا إلى المساء شاكرين " ، ، وحتى صلاة باكر نقول فيها "سبقت عيناى وقت السحر ، لأتلو فى جميع أقوالك " ، ، فلماذا كل هذه الأهمية لليل ؟

#### يقول ماراسحق: الليل مفروز لعمل الصلاة •

بل يقول أكثر من هذا " صلاة واحدة يصليها الإنسان بالليل ، أحسن من مائة صلاة يصليها في النهار • فلماذا كل هذا الإهتمام بالليل ؟ ولماذا يصلح للعمل الروحي أكثر مما يصلح النهار ؟

#### إنه الليل الهادئ الساكن ، البعيد عن صخب الطبيعة ، وعن صخب الناس •

إنه الليل الذى يمكن للإنسان فيه أن ينفرد بالله ، بعيداً عن المشغوليات وعن المعطلات ، وبعيداً عن المحادثات البشرية وكثرة الكلام ، والضوضاء . • •

نعم ، ما أكثر ما يعطلك الناس بالنهار ، بزياراتهم وأحاديثهم وأفكارهم وخلطتهم ، حتى ما يبقى لك وقت تتقضيه مع الله ، يضاف إلى هذا إنشغالك بعملك ومسئولياتك حيال المجتمع الذى تعيش فيه ، أما فى الليل الهادئ ، فإنك تستطيع أن تلتقى بالله ، ،

ولكن ليس هذا عذراً تقدمه عن إنشغالك بالنهار وتقصيرك في الصلاة ٠٠ ولكن الذي نقصده هو أن الفرص في الليل أوفر ، والحالة أهدأ ، وما تضيعه بالنهار على الرغم منك ، يمكنك أن تعوضه في الليل قيل عن أبينا إسحق الآباء:

#### وخرج اسحق ليتأمل في الحقل عند المساء (تك ٢٤: ٦٣)

كان المساء إذن وقتاً مناسباً للتأمل منذ أيام الآيام الأول ولعل هذه الآية هي أول آية وردت في الكتاب المقدس عن التأمل ٠٠

أحدثكم فى هذه الليلة عن السهر • ولعلكم لاحظتم أن الليالى الماضية كانت ليالى قمرية ، وكانت الطبيعة ساكنة جميلة • والإنسان فى أمثال هذه الليالى ينظر إلى السماء الصافية والليل الهادئ ، وكأن صوتاً يصرخ فى داخله ويقول ( اليوم حرام فيه النوم ) • •

#### إن الله قد خلق هذه الطبيعة الجميلة لكم

وهى فى جمالها وفى هدوئها تذكرنا بقول المزمور " السموات تحدث بمجد الله ، والفلك يخبر بعمل يديه " ( مز ١٩٠: ١) ، يخاطبها داود فيقول: سبحى الرب أيتها الشمس والقمر ، سبحيه يا جميع كواكب النور ، سبحيه يا سماء السموات " ( مز ١٤٨: ٣ ، ٤ ) ،

#### عجيب أن السماء والنجوم تسبح الله ، ونحن صامتون ٠٠

ندعوها فى الأبصلمودية ، فى ألحان التسبحة ،أن تسبح الله جميعها ، ، ، ولكن هل نحن فى الليل نسبح الله معها ، ، ؟ أم أننا نضيع الليل ، ولا نستفيد منه روحياً ، مثل الذين أفسدوا الليل بضوضائهم وعبثهم وأغانيهم ، وصيروا الليل صاخباً كالنهار ، بل قد يكون عندهم أكثر صخباً ولهواً من النهار ، ،

أما أنتم أيها المباركون ، فاكتسبوا صداقة الليل ٠٠٠

#### لكن تستطيعوا أن تسلكوا حسناً في النهار ٢٠٠٠

إن الذى يقى الليل فى الصلاة ، أو يقضى جزءاً كبيراً منه فى العمل الروحى ، هذا من الصعب عليه أن تخطئ أثناء النهار ، ، لأن قلبه شبعان بالله طول الليل ، المشكلة أن العدو يقابلك بالنهار وأنت غير محصن وغير مؤيد بقوة روحية ، فلما تأخذ هذه القوة بالليل ، تستطيع أن تحارب بها بالنهار ، ، ،

#### الرصيد الروحي الذي أخذه القلب بالليل ، ينفعه في حروب النهار ٠٠

ليتكم إذن تكسبون صداقة الليل ، فإن ذلك سيساعدكم أيضا على كسب صداقة النهار ، ليتكم إذن الليل معيناً لكم ، يوصلكم إلى الله ، وعلى الأقل ، إن لم يكن الليل مصدراً روحياً لكم ، فلا تسمحوا أن تجعلوا منه مجالاً للخطية ، وإنما " في الليالي إرفعوا أيديكم أيها القديسون ، وباركوا الرب " ( مز ١٣٣ )

#### وأنا أحدثكم الآن في الصيف ، حيث يسهل السهر ويحلو ٠٠

لأن البعض لا يقوون على السهر في الشتاء ، إذ يحتجون بالبرد ، ويحاجتهم إلى الدفء تحت الأغطية ، مما يقودهم إلى النوم ٠٠ ولكن ما عذر الإنسان إذا لم يسهر في الصيف ؟ نقول هذا لا لنعطى سماحاً بعدم السهر في الشتاء ٠٠ وإنما هو تدريب على السهر الآن حيث الأمر سهلاً ٠

#### والذي يتدرب على السهر صيفاً ، يسهل عليه ذلك في الشتاء

إنه تعود السهر ، وتعود مناجاة الله فيه ، واصبح لا يستغنى عنه مطلقاً ، سيان كان ذلك في الصيف أو الشتاء ، في الدفء أو في البرد ٠٠٠

#### فالسهر يعطى نشاطاً للجسد ، والنوم قد يعطيه خمولاً ٠٠

وخمول الجسد بالنوم ، يصحبه خمول الروح ، حيث لا صلاة ولا تأمل ، ولا تمتع بالوجود في حضرة الله ، ودفء الجسد بكثرة النوم قد يثير عليه محاربات ، وبخاصة إذا استرخى الإنسان على فراشه بلا نوم ، لفترة من الوقت ، و وهذا المسترخى أو المترخى ، قد يسرح فكره ، فى أى موضوع ، وربما يقف عند موضوع خاطئ ويستقر فكرة ، وهكذا يخطئ بفكره قبل أن ينام ، ، ونفس الوضع نقوله عمن يستيقظ ويبقى فى فراشه

#### إن النوم الكثير له عيبان: إما حرارة الجسد أو خموله

وحرارة الجسد تتعب الشباب · وخمول الجسد يعود الكسل وكلا الأمر بن ضاران روحياً وجسدياً · لذلك ننصحك أن تسهر ، وتكون نشيطاً جسداً وروحاً · ·

وإن لم تستطع السهر بالليل ، إستيقظ مبكراً بالنهار ٠٠

فالمرتل يقول في المزمور " يا الله أنت إلهي ، إليك أبكر ، عطشت نفسى إليك " (مز ٦٣: ١) ، وهنا التبكير المقدس ، الذي من أجل الله ، الذي فيه تعطى لله باكورة يومك وباكورة وقتك ، ويكون الله هو أول من تتحدث إليه في هذا اليوم ، ، تقوم بسرعة من نومك ، وتقدم قلبك لله ، لكن يملأ هذا القلب حباً وطهارة ، ولكي تبدأ بدءاً حسناً ، وتشرق فيك الحواس المضيئة والأفكار النورانية وتبدأ نهاراً مقدساً ، ويتعاون نهارك مع ليلك في بناء حياة روحية سليمة لك ، محترسة من كل خطأ ، وخذها قاعدة :

النهار المحترس يساعد على ليل مقدس ، والليل المقدس يساعد على نهار محترس ٠٠ والإنسان الروحى يسبهر على قدر ما يستطيع فى العمل الروحى ، حتى يكون له قلب مستيقظ حتى أثناء نومه ، كما تقول عذراء النشيد " أنا نائمة وقلبى مستيقظ " (نش ٥: ٢) ٠ وكتشجيع لكم على السبهر ، ليتكم تتأملون فى سبهر القديسين ٠٠

القردتستن القريسة المستان المس

هنا وأتذكر إنني فى إحدى المحاضرات منذ أعوام ، طلبت إليكم \_ كتدريب روحى \_ أن تتأملوا فى موضوع ( ليالى القديسين ) ، وتجمعوا من سير القديسين كل المعلومات المتعلقة بهذا الموضوع ، ، وطبيعى أن القديسين كانوا يقضون لياليهم فى العمل الروحى : فى الصلاة ، والتسابيح ، والتأمل ، وأحياناً فى القراءة الروحية أو فى التلاوات الروحية ، ،

القديس أرسانيوس ، كثيراً ما يقضى الليل واقفاً يصلى ٠٠

وهو رافع يديه نحو السماء ٠٠ كان يقف متجهاً إلى الشرق وقت الغروب ، الشمس خلفه ٠ ويظل واقفاً يصلى حتى تطلع الشمس من أمامه ٠ وكان يقاوم النوم ٠٠

والقديس الأنبا بيشوى ، كانت له طريقته في السهر ، ، كان يقضى الليل ساهراً ، وغذ يخشى أن يغلبه النوم كان يربط شعره بسلسلة مثبتة في الحائط ، حتى إذا غفا من ضعف الجسد ، تشده السلسلة فيصحو وهكذا يرغم جسده على السهر ، وكما قال السيد المسيح " الروح نشيط ، أما الجسد فضعيف ( مت ٢٦ : ٢١ ) ، على أن الأقوياء في الروح ، لا يخضعون لضعف الجسد ، بل يرغمونه \_ أراد أو لم يرد \_ على السهر مع الروح ، والإشتراك معها في عملها الروحي ،

على أن أعجب ما قراته عن سهر القديسين هو تدريب القديس مقاريوس الإسكندرى ٠٠ دخل فى تدريب شديد جداً ، قضى فيه عشرين يوماً " لم يطبق فيها جفناً على جفن " (\*) حتى قال " أحسست بعدها أن أعصاب مخى قد يبست " (\*) .

كل ذلك و هو سهران ، ليلاً ونهاراً ، وقائم في الصلاة ، بعقل مجمتع غير مشتت ، وبسيطرة عجيبة على جسده وفكره ، مفصلاً الصلاة على الراحة ، ،

كان سهر القديسين مصحوباً بالصلاة والمطانيات، وأيضاً بالدموع.

<sup>(\*)</sup> إقرأ كتاب الثلاث مقارات الذي أصدره دير السريان في أواخر الخمسينات •

ولعلكم قرأتم فى البستان قصة ذلك الراهب الحريص الذى كان مشهوراً بدموعه فى الصلاة • وكان له صديق يهتم ببستان وقد طلب منه أن يساعده فى رى هذا البستان • فأجابه هذا الراهب الحريص بقوله الإذهب أنت إرو بالنهار ، وأنا أروى بالليل " يقصد دموعه التى يروى بها نفسه العطشانة إلى الله • •

#### يعوزنا الوقت إن تحدثنا عن كل قصص القديسين ٠٠

فالسهر عمل اساسى فى حياة الآباء ، وعنصر روحى ما كانوا يستغنون عنه ، ويمكنك أن تقرأ عن ذلك فى كتب بلاديوس ، وجيروم ، وكاسيان ، وروفينوس ، وبستان الرهبان ، والسير المتفرقة عن حياة قديسى البرارى ، ،

و " سهر الليل في الصلاة " عبارة وردت في طقس سيامة الرهبان ، كما قيل عنهم في إحدى مدائح شهر كيهك " سهاري ليل ونهار ، صارخين قائلين قدوس " ، على أن السهر ليس فضيلة خاصة بالرهبان وحدهم ، ، ،

#### إنما السهر فضيلة للخدام أيضاً ، ولجميع الناس ٠٠

فالقديس بولس الرسول يتحدث عن خدمته وخدمة زملائه أيضاً فيقول " ٠٠ في كل شئ نظهر أنفسنا كخدام الله في صبر كثير ٠٠ في أسها في أصوام ٠٠ " ( ٢كو ٢ : ٤ ، ٥ ) ٠

وهكذا تريناً طريقة معاملته للجسد: يسيطر عليه من جُهة الطعام، فيقدم له الأصوام • ويسيطر عليه من جهة النوم، فيقدم له الأسهار • • وبهذا يظهر نفسه كخادم ( وليس كراهب • • ) • •

#### وكما كان بولس الرسول ، كان داود الملك أيضاً

وهو أيضاً خادم للرب، في ميدان آخر ٠٠ هذا نسمعه يقول " إنى لا أدخل إلى مسكن بيتى ، ولا أصعد على سرير فراشى ، ولا أعطى لعينى نوماً ، ولا لأجفانى نعاساً ، ولا راحة لصدغى ، إلى أن أجد موضعاً للرب ٠٠ " ( مز ١٣١)

ومزامير داود مملوءة بحديثه عن سهره الليل في الصلاة ٠٠

#### إن الذين تعودوا السهر مع الله ، إذا ناموا تكون قلوبهم أيضاً معه ٠٠

هؤلاء إذا ناموا ، يحلمون بالإله المحبوب الذي يملأ قلوبهم ٠٠ ويقول ماراسحق عن نوم هؤلاء ، إن خيالات أحلامه أطهر واقدس من صحو غيرهم ممن لا يعلمون عملاً روحياً مثلهم ٠

ولا شك أن الذى ينشغل فى النهار بعمل روحى ، يملأ قلبه بالمشاعر المقدسة : هذا إذا نام ، تخرج من عقله الباطن فى نومه صور روحية جميلة ، وربما يصلى أيضاً وهو نائم ، أو تكون له فى أحلامه تأملات روحية عميقة ، ،

#### هل نتطرق من هذا الموضوع ( أحلام القديسين ) ٥٠

إنها أحلام فى نوم ، ولكنه نوم أقدس من سهر كثيرين ، ، هل نتكلم عن السلم الذى رآه أبونا يعقوب واصلاً بين السماء و الأرض ، وكان الملائكة القديسون يصعدون وينزلون عليه (تك ٢٨) ، ، أم نتكلم عن أحلام يوسف الصديق ، أحلام دانيال النبى ، وأحلام قديسى البرارى ، وأحلام قديسى الخدمة ، والرؤى المقدسة فى حياة هؤلاء وأولئك ،

ما رآه بولس الرسول ، وما رآه يوحنا الحبيب ، وما رآه أنطونيوس الكبير ، وما رآه هرماس ( في كتابه : الراعي ) •

إن موضوع ( أحلام وروَى القديسين ) موضوع طويل ، ربما يحتاج إلى كتاب خاص • فأعتذر اليوم عن الخوض فى تفاصيله ، وأرجع إلى حديثنا عن السهر الروحى • • وأكتفى بأن أقول أن هناك نوماً عند البعض أقدس من صحو عند أخرين • وأقول أيضاً

إن كان لك سهر روحي مقدس ، يكون لك أيضاً نوم روحي مقدس ٠٠

وإن رفعت عينيك إلى الله في سهرك ، تستطيع حينما تطبقهما أن تراه أيضاً • وكما قال أحد الأدباء

الروحيين: أغمضت عيني، لكن أراك ٠٠

ما علاقتك إذن بالليل ، وسهر الليل ، وإله الليل ؟

الليل الذي ليس لك عذر فيه ، ولا تستطيع أن تقول عنه كما تقول في صلاتك عن النهار " ثقل النهار وحره ، لم أحتمل لضعف بشريتي " ، وهوذا الليل أمامك ، لا ثقل فيه ولا حره ، ، نعود ونكرر عبارة ماراسحق: الليل مفروز لعمل الصلاة ويقول القديس بولس الرسول " واظبوا على الصلاة ، ساهرين فيها بالشكر " (كو ٤: ٢) ، ، هنا ونتذكر العبارة التي قالها رئيس النوتية موبخا بها يونان النبي :

#### " مالك نائماً ؟ قم أصرخ إلى إلهك " (يون ١:٦) ٠

قم ساهراً فى الليل ، حسب دعوة الكنيسة التى تقول " قوموا يا بنى النور ، لنسبح رب القوات ، لينعم علينا بخلاص نفوسنا " ، ثم نقول للرب " عندما نقف أمامك جسدياً ، أعطنا يا رب يقظة ، لكى نفهم كيف أمامك وقت الصلاة " ( صلاة نصف الليل ) ، ،

وقم أيضاً باكراً من النوم ، وقل مع داود النبى فى المزمور (سبقت عيناى وقت السحر ، لأتلو فى جميع أقوالك " ( مز ١١٩ ) ، حقاً أين نهرب من هذه الآية ؟ إسهروا يا لإخوتى وصلوا ، حسب أمر الرب لنا ، .

#### لا تجعلوا عيونكم تثقل بالنوم ، ولا أجسادكم تثقل بالنوم ٠٠٠

مارسوا السهر حتى يصبح لكم عادة ، ولتكن أجسادكم نشيطة ، وأرواحكم ايضاً نشيطة ، إسهروا مع الرب ، لأنه يوبخنا بقوله " أما قدرتم أن تسهروا معى ساعة واحدة ؟

واعلموا أن السهر مع الرب له دلائل روحية ٠

## السهرمع الرب 00

هذا السهريدل بلا شك على محبة الإنسان لله ، وعلى محبة القلب للصلاة ٠٠

فمحبة الله هى التى تدفع الإنسان إلى قهر الجسد ، والسيطرة على رغبته فى الراحة وحاجته إلى الراحة ، وذلك لكى يستمر فى حديثه مع الله دون يمنعه النوم عن ذلك ، ،

إن سهر الإنسان في الصلاة ، يدل على أن محبته لله أكثر من محبته لذاته ، بمعنى أنها أكثر من محبته لذاته ، بمعنى أنها أكثر من محبته لراحته ، ، أو أنه يرى راحته الحقيقية في الله وفي الحديث معه ، ،

#### والسهر يدل على أن الروح هي المسيطرة وليس الجسد ٠٠

وأن الجسد صارت له أهداف روحية · ومن هنا أمكن أن يشترك مع الروح في عمل واحد ، هو الحديث مع الله ·

#### والسهر يدل على أن مشاغل النهار لم تعطل الروح ٠٠

إن العقل الذى تسيطر عليه مشاغل النهار ، وما فيه من أحداث وأخبار وانفعالات ، هذا لا يستطيع أن يتفرغ لله ، بل تبقى أفكار النهار في ذهنه يشرد فيها عقله ،

أماً الذى يسهر فى الصلاة ، فإنه يدل على أنه طرح مشاغل النهار وراء ظهره ، بحيث لا يبقى فى عقله وفى قلبه سوى الله وحده ، أما عن العالم واهتماماته فقد مات الجميع فى قلبه ، وهذا يذكرنا بقول القديس يوحنا التبايسي لما سئل: ما هى الصلاة الطاهرة التى بلا طياشة فأجاب:

#### هذه الصلاة هي الموت عن العالم ٠

مات العالم وكل اهتماماته من لقلب ، فأصبح الفكر يصلى بلا طياشة ،

حقا إن سهر الجسد في الصلاة فضيلة كبيرة • وكن سهر الروح فضيلة أكبر •

### مانس الكنيسة في سهر الليل معنى الكنيسة في سهر الليل

الكنيسة المقدسة تشجع أولادها على سهر الليل ، وترتل لهم مزمور ١٣٣ " في الليالي إرفعوا أيديكم أيها القديسون وباركوا الرب ٠٠ "

وتقدم لهم برنامجاً في السهر يشمل:

١ ـ مُقدمة كل صلاة ، مع مقدمة خاصة ٠٠٠

٢ ـ صلاة نصف الليل ، من ثلاث هجعات ٠

٣- تسبحة نصف الليل ( الأبصلمودية ) ٠

ونبدأ طبعاً بالصلاة الربانية ، حسبما علم الرب تلاميذه •

ثم صلاة الشكر ، عملاً بقول داود النبي " في نصف الليل نهضت لأشكرك على أحكام عدلك " ( مز ١١٩)٠

ثم المزمور الخمسين ، طالبين من الرب الرحمة وغفران خطايانا ٠

وتوقظ الكنيسة أبناءها النائمين بالجسد ، ليشتركوا معاً في صلاة واحدة وتسبحة واحدة يقدمونها إلى الله ٠٠ فتغنى في آذانهم أنشودتها الجميلة "قوموا يا بني النور لنسبح رب القوات ٠٠ " ٠

أعطنا يا رب يقظة ، لكي نفهم كيف نقف أمامك وقت الصلاة ٠٠

معلمة إيانا أيضاً أن اليقظة والسهر هما عطية من الله ، وليس الأمر مجرد اجتهاد بشرى ، بل هى فى طلب معونته ، تختم مقدمة الصلاة بقولها " قم ايها الرب الإله ، ولتتبدد جميع أعدائك ، • " وأعداء الرب هم الشياطين الذين يقاومون سهرنا وصلواتنا وصلتنا بالله ، •

وهناك ملاحظة جميلة في صلاة نصف الليل وهي

١- إن الكنيسة تصلى أن يقبل الله هذا الصلاة ٠٠

فترتل فى أكثر من موضع قول المرنم فى المزمور الكبير: " فلتدن وسيلتي قدامك يا رب ٠٠٠"
" فلتدخل طلبتى إلى حضرتك " • وذلك لأنه ليست كل صلاة مقبولة أمام الله ، إنما علينا أن نصلى من أجل قبول الله لصلواتنا ، ومن أجل دخولها إلى عرشه ٠٠

وهذا المزمور الكبير ( مز ١١٩) الذي نصليه في نصف الليل ، هو مزمور كله حب وعواطف

وعمق، تسكب فيه النفس مشاعرها أمام الله ٠٠ ويحتاج هذا المزمور إلى كتاب خاص للتأمل في ما يحويه من اشتياق النفس إلى الله ، وحبها له ٠٠

٢- أي أن المصلى يقف أولا ، ليقدم حبه للرب ٠٠

وهذا هو الهدف الأول من السهر ، حيث يقول القلب لله ، من خلال كلمات هذا المزمور العجيب: " من كل قلبى " " ناموس فمك خير لى من الوف ذهب وفضة " " كلماتك حلوة فى حلقى ، أفضل من العسل والشهد فى فمى " الله أنا فخلصنى " انفسى فى يديك كل حين ، وناموسك لم أنس " " أبتهج أنا بكلامك ، كمن وجد غنائم كثيرة " . . . .

٣-وإلى جوار الحب ، يوجد الصراخ إلى الرب ٠٠

سواء في المزمور الكبير ، أوباقي مزامير الليل كلها ، وتشمل أيضاً مزامير الغروب والنوم ٠٠٠ إن القلب الشاعر بضعفه ، يتوجه إلى الله مصدر كل قوة ، صارخاً إليه ، طالباً تدخله ومعونته ٠٠٠

كما يقول فى أول مزامير صلاة النوم " من الأعمال صرخت إليك يا رب ، يا رب إستمع صوتى ( مز ١٣٠) ، وكما يقول أيضاً فى ( مز ١٤١) " بصوتى إلى الرب صرخت ، بصوتى إلى الرب تضرعت ، أسكب أمامه توسلى ، أبث لديه ضيقى ٠٠"

وفي صلاة الغروب يقول المصلى " إليك يا رب صرخت في حزني فاستجبت لي " (مز ١٢٠) ٠

#### ٤-وفي صلاة نصف الليل توجد تعزيات بمعونة الله ٠٠

فنقول فيها " المتوكلون على الرب مثل جبل صهيون ، لا يزول إلى الأبد " (مز ١٢٥) ، وأيضاً " نجت أنفسنا مثل العصفور من فخ الصيادين ، الفخ إنكسر ونحن نجونا " (مز ١٢١) ، وأيضاً " عظم الرب الصنيع معنا فصرنا فرحين " (مز ١٢٦) ، وأيضاً " سبحى الرب يا أورشليم ، ، أنه قوى مغاليق أبوابك ، ، الذى جعل تخومك في سلام " (مز ١٤٧) ، ويعوزنا الوقت إن تكلمنا عن باقى المزامير ، فننتقل إلى نقطة أخرى :

معونة الله المعزية كما تبدو في قطع الأبصلمودية ٠٠

الأبصلمودية تذكرنا بأعمال الله العجيبة مع البشر ، فالهوس الأول يركز على شق البحر الأحمر ، والنجاة من عبودية فرعون ، وقوة الله التى خلصت ايضاً من سيحون ملك الأمور بين وعوج ملك باشان وباقى الأعداء ، ، وإبصالية الهوس الثالث نتغنى فيها بنجاة الثلاثة فتية من أتون النار ، وكيف سبحوا الرب وهم في الأتون ، ، كلها أحداث تعزى كل من هو في ضيقة أوتعب ، ،

#### ٥-لذلك تمتلئ صلوات الليل بالتسبيح ٠٠٠

سواء التسبيح الوارد فى المزامير ، أو الوارد الأبصلمودية ، إنه شكر للرب ، تأمل فى عجائبه الكثيرة ، لأنه إلى الأبد رحمته ، كما فى الهوس الثانى ، وتسبيح لله الذى تسبحه الطبيعة كلها ، بما فى ذلك الكائنات السمائية أو كل الطبائع الأرضية حتى الحيوانات والطيور والجبال والأنهار ، ،

#### إنها سيمفونية تسبيح تشترك فيها كل عناصر الطبيعة •

يشعر فيها المصلي في نصف الليل ، أن الإنسان ليس هو وحده الذي يسبح الله ، إنما الخليقة كلها ، إنه كنائب عن الطبيعة يدعوها كلها لتسبح الرب ، ، كما يظهر ذلك في الهوس الثالث والهوس الرابع ، مع تسبيح للرب بكل آلات الموسيقي والطرب ، ، ما أعجب هذا ، وما أعمق تأثيره في القلب ، يضاف إلى هذا ما في المزامير " سبحي يا نفسى الرب " (مزه١١) ، و" سبحوا الرب يا جميع الأمم " (مز١١١) ، بل إن الصلاة كلها تسمى كلها تسمى في الأجبية تسبحة ، فيقال " تسبحة النوم " ، ، " تسبحة النوم " ، ، "

#### ٦- الإعتراف بالخطية ، وتبكيت النفس:

ليس فقط في المزمور الخمسين ، إنما في كثير من المزامير ٠٠ وقطع الأجبية ٠٠ عبارات عديدة فيها تبكيت للنفس أمام الله:

" أفنيت عمرى فى اللذات والشهوات ، وقد مضى منى النهار وفات " " لكل إثم بحرص ونشاط فعلت ، ولكل خطية بشوق وأجتهاد ارتكبت " " توبى يا نفسى مادمت فى الأرض ساكنة " " أى جواب تجيبى ، وأنت على سرير الخطايا منطرحة ، وفى إخضاع الجسد متهاونة ؟ " " اللهم اغفر لى فإنى خاطئ " ا أعطنى يا رب ينابيع دموع كثيرة ، كما أعطيت فى القديم للمرأة الخاطئة " ، ، وأمثال هذه الصلوات كثير . ،

#### ٧- وصلاة الليل تذكر الإنسان بالموت والدينونة والإستعداد للأبداية ٠٠

" هوذا أنا عتيد أن أقف أمام الديان العادل ٠٠" " ها هوذا الختن يأتى فى نصف الليل ٠٠" تتكرر عبارة " الآن يا رب تطلق عبدك بسلام " فى إنجيل صلاة النوم ، وفى آخر صلاة نصف الليل ٠٠ مع إيقاظ للنفس " تفهمى يا نفسى هذا اليوم الرهيب واستيقظى " " يا رب إن دينونتك لمرهوبة ٠٠ تفتح الأسفار ، وتنكشف الأعمال ٠٠"

الإنسان يحتاج إلى هذا التذكار ، لئلا يجرفة التيار ٠٠

وما أجمل أن الكنيسة تضع صلوات يتذكر فيها الإنسان يوم الموت حتى لا تغره الحياة • ويتذكر يوم الدينونة ، حتى يشعر بفناء هذا الدينونة ، حتى يشعر بفناء هذا العالم • • ويختم بقوله للرب :

" نعم يا رب ، سهل لنا أن نكون في تلك الساعة ، بغير خوف ، ولا إضطراب ، ولا وقوع في الدينونة "

٨- وفي تذكار خطايانا ، توجهنا الكنيسة إلى التشفع بالقديسين ٠٠

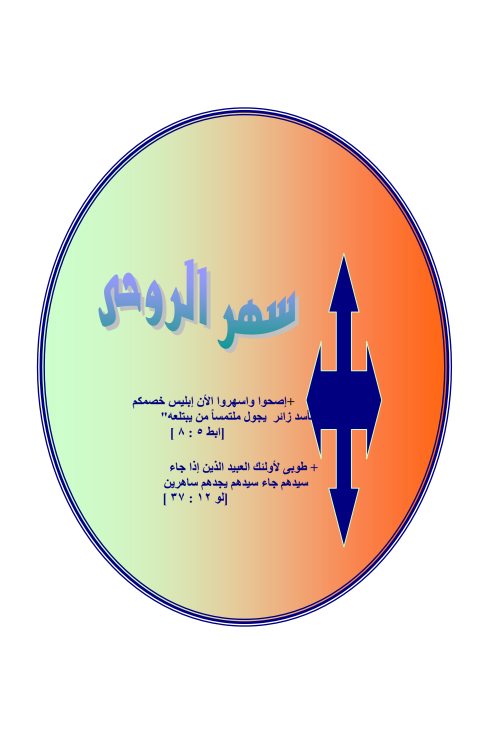
التشفع بالعذراء ، والملائكة القديسين الذين انتقلوا رسلاً وأنبياء وشهداء وآباء ورعاة ٠٠ نقول لكل واحد منهم '' أطلب من الرب عنا ، لينعم علينا بغفران خطايانا '' ٠

٩- وتشمل صلوات الليل معاني أخر ٠٠

كالإعتماد الكامل على الله ، وسؤاله التدخل في حياتنا ٠٠ ومثل إتضاع النفس وإنسحاقها أمامه ٠

١٠ - ويدخل في طقس الكنيسة اللحن والموسيقي ٠٠

والموسيقى واللحن يساعدان على يقظة الجسد ، كما أنهما يغذيان المشاعر بتأثيرات روحية عميقة وفيها نرى المصلى يعبد الله بفرح ، ويسبحه بالآلات الموسيقية كما ورد في المزمور ، ١٥٠ ، الذي نرتله في الهوس الرابع ،



# أهمية سهر الروح

إن سهر الروح هو سهر الإنسان على خلاص نفسه ٠٠ ولا شك أن هذا أمر خطير ، ينبغى أن يضعه كل قلب في عمق أعماق اهتمامه ٠ ولذلك نضع أمامنا قاعدة هامة وهي :

إن سهر الروح أهم بلا شك من سهر الجسد ٠٠

وذلك بمقدار ما أن نوم الروح ، هو أخطر بكثير من نوم الجسد ٠٠

الأسباب واضحة وهى:

۱- الجسد قد ينام في الغالب ثماني أو تسع ساعات ، ثم يصحو من تلقاء ذاته ، دون احتياج إلى مجهود من أحد لكي يوقظه ٠٠

أما الروح فقد تنام سنوات ٠٠ وربما تظل نائمة إلى ساعة الموت ، وهي لا تدرى بذاتها ، أو لا تدرى بداتها ، أو لا تدرى بحالتها ، ولا تشعر ٠٠ تنزلق من حفرة إلى حفرة ، ومن متاهة إلى متاهة ، ومن ظلمة إلى ظلمة

٢- من الجائز أن تنام الإنسان ولا يخطئ ٠٠ والكل ينامون ، حتى القديسون ينامون أيضاً بالجسد ولا يخطئون ٠٠ أما نوم الروح فهو خطية ، لأن معنى ذلك أنها غافلة وساهية عن خلاصها ٠٠

٣- نوم الجسد قد يكون نوماً طبيعياً ، وشيئاً لازماً • أما نوم الروح فهو شئ غير طبيعى ، فالمفروض في الروح أن تكون ساهرة مع الرب • ولذلك فإن السهر هو الشئ اللازم لها ، وليس النوم • •

٤- قد ينام الجسد ، والقلب مستيقظ ٠٠ أما نوم الروح ، فهو نوم شامل ، يشترك فيه القلب والضمير والعقل ، سواء كان الجسد ساهراً أو غير ساهر ٠٠ فالقلب نائم من جهة مشاعره نحو الله ، والضمير نائم لا يؤدى عمله في التوبيخ ولا في التوجيه ، والعقل نائم لا يفكر في مصيره ولا في نتائج نوم الروح ٠

#### من أجل هذا كله ، أوصى الكتاب بسهر الروح ٠٠

لقد طوب الرب الساهرين فقال " طوبى لأولئك العبيد الذين إذا جاء سيدهم يجدهم ساهرين " (لو ١٢: ٣٧) ، وما معنى كلمة (ساهرين) هنا ؟ معناها أن يكون كل منهم ساهراً على خلاص نفسه وعلى أبديته ، منتبها إلى روحياته ، بكل حرص ، " واخد باله من نفسه " ، أى يكون مهتماً بنفسه ومصيرها ، ، سهران على كل دقيقة من دقائق وقته ، كيف يقضيها حسناً ،

وفي نفس الوقت الذي يطوب الرب فيه الساهرين ، نراه يحذر من عدم السهر بقوله

#### " ٥٠ لئلا يأتي بغته فيجدكم نياماً " (مر ١٣ : ٣٦) ٠

أى لئلا يبغتكم الموت وأنتم فى غفلة ، أو فى حالة لا مبالاه ، • تجرفكم المياه فى بحر العالم الزائل ، وأنتم غير مستعدين لملاقاة الرب ، ولا لتلك الساعة ، ولا يخطر هذا الإستعداد على فكركم • وهكذا تضيع حياتكم • • ! لذلك مازلت أذكر ذلك الرجل البار الذى كان يقف فى الدير ليصلى ، فيقول بكل قلبه "لا تأخذنى يا رب فى ساعة غفلة " • •

واضح إذن أن سهر الروح الذي يأمرنا به الرب، إنما هو سهر مدى الحياة سهر دائم ٠٠ إنه سهر الحياة كلها، إستعداداً لساعة الموت ٠ وفي ذلك يقول الرب " إسهروا إذن لأنكم لا تعلمون

إنه سنهر الحياة كلها ، إستغدادا لسناعه الموت ، وهي ذلك يقول الرب " إستهروا إدن لانكم لا تعلمون متى يأتى رب البيت : أمساءً ، أم نصف الليل ، أم صياح الديك ، أم صباحاً ، لئلا يأتى بغتة فيجدكم نياماً " ( مر١٣ : ٣٤ \_٣٦ ) ، ويقول أيضاً

\*إسهروا وصلوا ، لأنكم لا تعلمون متى يكون الوقت ( مر ١٣ : ٣٣ ) ٠

إذن فالإستعداد للأبدية هو السبب الأول للسهر الروحى ، أما السبب الثانى الذى يوجب سهر الروح ، فهو أن الشيطان ساهر أيضاً ، يجول كأسد يزأر فلا بد من الإستعداد له بالسهر ، وفى هذا قال القديس بطرس الرسول:

" إصحوا واسهروا ، لأن إبليس خصمكم يجول كأسد زائر ، ملتمساً من يبتلعه هو " ( ا بط ٥ : ٨ ) ويقول الرسول بعد هذا " فقاوموه راسخين في الإيمان " • • وكيف يمكن لإنسان مهتم بخلاص نفسه ، أن يقاوم عدواً قوياً مثل هذا ، يجول كأسد ، إلا إذا كان ساهراً • فإن لم يسهر سيبتلعه العدو • ولهذا ، فإن الرب يعرض السبب الثالث للسهر في قوله :

#### \*" إسهروا وصلوا لئلا تدخلوا في تجربة " ( مت ٢٦ : ٤١ )

إننا نطلب من الرب فى الصلاة الربانية ، ألا يدخلنا التجارب بل ينجينا من الشرير ، والرب بنعمته سيحمينا من التجارب ، ولكنه فى نفس الوقت يوجهنا إلى دورنا فى هذا المجال ، فيقول " إسهروا وصلوا لئلا تدخلوا فى تجربة " ، ، السهر إذن أمر إلهى ، ويشرح لنا كيف ننجو من التجارب : هو يعين ، ونحن نسهر ، وبهذا ندخل فى شركة مع الروح القدس فى العمل ، ،

#### ذلك لأن كثيراً من التجارب تصيبنا بسبب تهاوننا ٠٠

بسبب تراخينا وإهمالنا وعدم سهرنا على خلاص أنفسنا ٠٠ هنا وتعجبنى عبارة ذكرها الإنجيل المقدس عن الرعاة الذين عاصروا قيل عنهم إنهم كانوا:

رعاة متبدين يحرسون حراسات الليل على رعيتهم (لو ٢: ٨)

كانوا سهرانين على غنمهم " يحرسون حراسات الليل ، لئلا يبغتهم وحش إذا ناموا فيفترس غنيماتهم أو يختطفها في الظلام ، دون أن يحسوا هم • •

فهل أنت أيها القارئ العزيز مثل هؤلاء الرعاة ، تحيا حياتك الروحية ساهراً تحرس حراسات الليل ، لئلا يبغتك العدو ، سلطان الظلام ، وينتهز فرصة نومك فيختطف روحياتك التى هى في حراستك ، والتى ينبغى أن تسهر لتحرسها ، ، أو يختطف منك رعيتك أو تلاميذك ، إن كنت خادماً ومسئولاً عن آخرين ، والمفروض أن تسهر لحراستهم ، وبخاصة إن كان العدو يجول كاسد يزأر ، ،

#### إن السهر هو أيضاً صفة من صفات الله كراع ٠٠

هذا الذى قيل عنه إنه " لا ينعس ولا ينام " (مز ١٢٠) ، فإن كنا قد خلقنا على صورة الله ، وعلى شبهه ومثاله (تك ١ : ٢٦) ، فلتكن لنا صفة السهر هذه \_ ولو بقدر \_ على قدر ما تحتمل طبيعتنا ، الله يسهر لأجلنا ، ونحتاج أن نسهر معه لأجل أنفسنا ، أنظروا ماذا يقول سفر النشيد عن تخت سليمان ، الذى يرمز هنا إلى عرش الله ، ويقول " حوله ستون جباراً أ ، ، " أى رجال الحرب القادرون على القتال ، الذين دخلوا في حروب الرب كجبابرة ، ، وماذا عن هؤلاء ؟ يقول الوحى الإلهى : "كلهم

#### قابضون سيوفاً ومتعلمون الحرب • كل رجل سيفه على فخذه ، من هول الليل "

#### ( نش ۳ : ۷ ، ۸ ) ۰

عبارة سيفه على فخذه ، تعنى حالة الإستعداد ، الإستعداد لأية حرب روحية ، تحاول أن تبعد القلب عن الله ، فما دام هناك ليل ، وليل مرعب له هول ، يجول فيه عدو الخير الذى لقبه الرب بسلطان الظلام (٢٢: ٣٥) ، إذن لا بد أن تكون ساهراً " تحرس حراسات الليل " وأنت قابض على سيفك ، ومستعد للحرب مع العدو ، الذى قد يأتى خفية ، وفي الظلام ، ليضع أمامك خطية أو تجربة ، ويحاول إسقاطك إن الغافلين والمتهاونين ،والذين يعيشون في التراخي واللامبالاه ، هؤلاء لا يصلحون للحروب الروحية ضد قوات الشر الملتهبة ، إنما يصلح كل جبار بأس ، ساهر ، يحرس حراسات الليل ، وسيفه على فخذه من هول الليل ، ،

المطلوب منكم في سهركم ، أن تحرسوا حراسات الليل ، والمطلوب منكم ايضاً ، أن تكونوا متعلمين الحرب ، • هنا وأذكر قول داود النبي : مبارك الرب صخرتي :

#### " الذي يعلم يدي القتال ، وأصابعي الحروب ( مز ١٤٤ : ١ )

أى مبارك الرب الذى يعلمنى أسرار الحرب الروحية ، وكيف أدخل فى الجهاد الروحى ، وكيف أقاتل الشياطين ، وكيف أفهم أساليبهم وخططهم وحيلهم ، وكيف أكون ساهراً باستمرار متيقظاً لكل حرب يثيرها الشيطان ، ،

#### في الواقع أن عبارة السهر، تعنى أيضاً والإستعداد ٠٠

تعنى أن يكون الإنسان مستعداً لكل حرب روحية ، متنبهاً لكل خطية تحاول أن تزحف إلى قلبه ، أو تحاول أن تسيطر على إرادته ، وملتفياً تماماً إلى كل أفكار الشيطان ، ، وكما قال القديس بولس الرسول في هذا السهر ضد الشيطان: " لأننا لا نجهل أفكاره" (٢ كو٢: ١١) .

السهر يعنى أن يكون الإنسان مستعداً للحروب الروحية ، ويعنى أيضاً أن يكون مستعداً للأبدية

#### وفي هذا الإستعداد ، أعطانا الرب مثال العذاري الحكيمات ٠٠

لقد كن ينتظرن العريس ، والجاهلات ايضاً كن كذلك ، ، ولكن الحكيمات تميزن على الجاهلات بأنهن زيت لمصابيحهن في آنيتهن ، ولذلك يقول الكتاب عبارة هامة جداً في مجئ العريس ، ، يقول متى ٢٥ . . ١ .

#### والمستعدات دخلن معه إلى العرس ، وأغلق الباب "

والإستعداد هو السهر ، ولذلك فإن الرب ختم هذا المثل بقوله " فاسهروا إذن لأنكم لا تعلمون اليوم و لا الساعة التي يأتي فيها إبن الإنسان " ( مت ٢٠: ١٣) ، ويقول في إنجيل معلمنا لوقا " فكونوا أنتم إذن مستعدين ٠٠ " ( لو ١٢: ٠٠) ، والإستعداد يعني السهر ، السهر الروحي الدائم ٠٠ هذا ونسأل : ما الفرق بين أقدس وأخطأ خاطئ ؟

#### الفرق أن القديس سهران ومستعد • أما الخاطئ فغافل ومتهاون •

إن الشيطان يحارب الإثنين معاً ، يحارب القديس كما يحارب الخاطئ تماماً ، وربما أكثر والإثنان معرضان للسقوط ، وفيهما الضعف البشرى ، وليس أحد منهما معصوماً ، •

لكن الفرق ، وهو أن الشيطان حينما يأتى لمحاربة القديس ، يجده مستعداً له ، سهران للقائه ، وسيفه على فخذه ، وهو متعلم الحرب ، • أما الخاطئ فيجده الشيطان غافلاً عن خلاص نفسه ، لا سلاح في يده ، و لا قدرة على القتال ، فيصبح سقوطه سهلاً ،

فهل أنت في حالة إستعداد ؟ وهل أنت في سهر روحي مستمر ، لا تؤخذ فيه على غفلة ؟ إن لم تكن ساهراً ، فابدأ السهر .

ولكن ما مظاهر هذا السهر وهذا الإستعداد ؟ يقول السيد الرب في ذلك (في ١٢: ٥٥):

#### " لتكن أحقاؤكم ممنطقة ، ومصابيحكم موقد' • • "

" الأحقاء الممنطقة " تعنى الإستعداد: الإستعداد للعمل أو للسفر، وكلاهما لازم فى السهر الروحى ، ولعل أول مرة سمعنا فيها أمراً إلهياً بهذا ، كان فى يوم الفصح ، والشعب مستعد لمغادرة أرض العبودية ، والعبور إلى حيث يكونون تحت قيادة الرب نفسه ، ، أمرهم الرب فى تلك الليلة أن تكون " أحقاؤكم مشدودة " (خر١١: ١١) ، أى أن يكونوا مستعدين للسفر و للعبور وللخروج من عبودية الخطية ،

والإنسان الذى يشعر بغربته فى هذا العالم الحاضر ، وبأنه مسافر منه إلى مدينة الله ، تكون أحقاؤه ممنطقة ومشدودة باستمرار وسواء فى عمله الروحي ، أو إستعداد للسفر ، ، والراهب الذى يمثل الغربة عن العالم ، والإستعداد للأبدية ، يلبس دائماً منطقة على حقويه ، كيوحنا المعمدان ( مت ٤ : ٣) ،

### عيف يكون الإستعداد

#### ١- إنه أولاً إستعداد بالتوبة:

ولذلك نقول فى صلاة الليل " توبى يا نفسى ما دمت فى الأرض ساكنة ، إنهضى من رقاد الكسل ، وتضرعى إلى المخلص بالتوبة قائلة: اللهم ارحمنى وخلصنى " " أعطنى يا رب ينابيع دموع كثيرة ، كما أعطيت فى القديم للمرأة الخاطئة ، ، واجعلنى مستحقاً أن أبل قدميك اللتين اعتقتانى من طريق الضلالة ، ، وأقتنى لى عمراً نقياً بالتوبة " " إنعم لنفسى المسكينة بتخشع ، قبل أن يأتى الإنقضاء وخلصنى " " ربما أن الديان حاضراً إهتمى يا نفسى وتيقظى ، ، " ،

#### إن صلاة الليل ، كما وضعها الكنيسة ، حث على التوبة •

يصليها الإنسان ، فيتخشع أمام الله ، ويعرف أهمية السهر الروحى على خلاص نفسه ، بالإستعداد ، بالتوبة والإعتراف والدموع ، والدوام فى ذلك ، • حتى إن كان متغافلاً يصحو إلى نفسه • وبسهر جسده فى الصلاة ، يقتنى سهر الروح • • وماذا عن كيفية الإستعداد ؟ نقتنيه بالتوبة وأيضاً :

#### ٢- بالجهاد والعمل الصالح:

الإنسان الساهر يجاهد بكل قوته ليقاوم كل قوى الشر ، كما قال بطرس الرسول " إصحوا واسهروا لأن إبليس عدوكم يجول كأسد زائر ، ، فقاوموه راسخين في الإيمان " ( ابط ٥ : ٨ ، ٩ ) ، هذه المقاومة للشيطان ، تمثل الجهاد الروحي ، الذي هو عنصر اساسي من عناصر السهر الروحي ، وهذا الجهاد ليس سلبياً ، إنما له إيجابيته بالعمل الصالح ، ،

لذلك نُذكر أنفسنا في بدء صلاة الليل ببداية المزمور الكبير " طوباهم الذين يفحصون عن شهاداته ومن كل قلوبهم يطلبونه " لكى ندرك في سهرنا أنه يجب أن نكون بلا عيب في طريق الرب ، ونهتم بناموسه ووصاياه ، ، حينئذ لا تخزى ،

#### ٣-وهكذا يأتي الإستعداد أيضاً ، بالإلتصاق بوصايا الرب ٠

فالمصلى يقول للرب فى صلاة الليل " لو لم تكن شريعتك هى تلاوتى ، لهلكت حينئذ فى مذلتى " ( مز ١١٩) ، نعم إن شريعتك تعلمنى السهر " مصباح لرجلى كلامك ، نور لسبيلى " " أخفيت أقوالك فى قلبى لكى لا أخطئ إليك " " ذكرت فى الليل إسمك يا رب ، وحفظت شريعتك " ( مز ١١٩) وكما أن الأحقاء الممنطقة تعنى الإستعداد للعمل وللسفر كذلك المصابيح الموقدة ، تعنى

#### الإستنارة الروحية الدائمة • •

الإنسان الساهر على خلاص نفسه هو إنسان له هذه الإستنارة ، يرى ما هو النافع لخلاصه وما هو الضار ، فهو حكيم عيناه في رأسه ، أما الجاهل فيسلك في ظلام (جا ٢: ١٤) ، والنور الذي في الإنسان الروحي الساهر ، كما يصلح لخلاصه يصلح للآخرين أيضاً ، ، هو مصباح موقد ، يوضع على المنارة ليضئ لكل من في البيت (مت ٥: ١٠) والمصباح يوقد بالزيت ، وهذا الزيت كان سر نجاح الحياة الروحية للخمس العذاري الحكميات ، وهن مثال للسهر الروحي السليم (مت ٢٠) ، فإلى أي شئ يرمز الزيت ؟

#### الزيت في مصباح الساهر يرمز إلى الروح القدس وعمله ٠٠

ورموز الزيت للروح القدس ، أمر واضح جداً فى الكتاب المقدس ، وكان يمثل المسحة المقدسة التى يحل بها الروح القدس ، كما فى مسح الملوك ، وفى مسح الكهنة فى العهد القديم ، وكما فى سر مسحة الميرون فى العهد الجديد ( ايو ۲ : ۲۰ ، ۲۷ ) ،

والخمس العذارى الحكيمات الساهرات اللائى احتفظن بالزيت في آنيتهن ، يرمزن إلى النفوس الساهرة على خلاصها التي تحتفظ بعمل الروح القدس فيها ٠٠٠ ولكن ما تفاصيل هذا السهر الروحي ؟ وكيف يكون ؟



السهر على الهدف
السهر على الوسائل
كن ساهر في حروبك الروحية
إحترس من الانحدار التدريجي
إحترس من التغيير والمفاهيم الجديدة
إسهر على نموك الروحي
إسهر على خدمتك

الكل موافق على السهر الروحي • ولكن كيف ؟

لا يوجد أحد مطلقاً يعارضك ، إن حدثته عن وجوب السهر الروحى ، فهذا أمر بديهى أوصانا به الرب ، وقد ورد في آيات كثيرة من الكتاب المقدس ، ولكن المهم هو:

ما هو كنه هذا السهر الروحى ؟ ما كيفيته ؟ ما تفاصيله ؟

هذا ما سوف نتحدث عنه الآن بمشيئة الرب:

## السهر على الهدف الروحي

#### أولاً : ليكن لك هدف الروحي

الإنسان الروحى الساهر على خلاص نفسه ، هو إنسان له هدف ثابت قوى لا يتحول • وهذا الهدف هو محبة الله ، وملكوت الله في قلبه •

فهل لك هذا الهدف؟ أم أنت تحيا بلا هدف، بلا خطة، بلا إتجاه ثابت، يوم يسلمك ليوم، وليل يسلمك لليل ، دون أن تدرى ما أنت فيه ٠٠٠؟!

ضع لك إذن هدفاً روحياً • واسهر على هذا الهدف باستمرار ، وراقبه لئلا يضعف أو يتغير • ولا تكن مثل كثيرين بدأوا بالروح وكملوا بالجسد ( غل ٣: ٣) لأنهم لم يكونوا ساهرين •

#### ما أسهل أن يتغير هدفك في الطريق إن لم تكن ساهراً ٠٠٠

كثيرون بدأوا بهدف سليم هو محبة الله · وكمظهر هذه المحبة ، أو كتعبير عن هذه المحبة ، دخلوا في محيط الخدمة ، أنهم يريدون أن يدخل الناس في محبة الله مثلهم ·

وبمرور الوقت تحولت الخدمة إلى هدف ، فقدوا فيه محبتهم لله وأعطوا الخدمة كل جهدهم ووقتهم وتفكيرهم ، حتى لم يبق لهم وقت يقضونه مع الله في صلاة أو تأمل ٠٠!

وهكذا فترت حياة هؤلاء ، وبالتالى فترت خدمتهم ، ولم تعد خدمة لها الطابع الروحى!

أو آخرون من أجلَّ محبة الله دخلوا الخدمة • ولأنهم لم يكونوا ساهرين على أنفسهم ، تحولت الخدمة عندهم بمرور الوقت إلى لون من الرئاسة والسيطرة والسلطة وتأكيد تفوق الذات ،وحلت الذات محل الله ، وضاعوا وضاعت خدمتهم •

والبعض بدأوا بمحبة الله كهدف سليم • ومن محبتهم لله أرادوا أن يتعمقوا في معرفته ، وبحثوا عن هذه المعرفة في الكتب • •

وبمرور الوقت أصبحت الكتب هي هدفهم • وتوسعت بهم المعرفة حتى خرجت عن محبة الله ، وتاهوا في معارف متعددة • وبعضهم وقعوا في شكوك ، أو أوقعوا غيرهم في شكوك • واستهوتهم المعرفة حتى تحولوا إلى عقل صرف لا تشغله محبة الله! وأدخلتهم المعرفة في صراعات مع من يخالفونهم في الرأى • وفي صراعاتهم نسوا الله الذي يتصارعون من أجله • وجرفتهم الدوامة التي جرفت كثيرين

#### أما أنت فإن دخلت في الخدمة أو المعرفة ، فاسهر على نفسك ، واحرص فيهما على هدفك

الحقيقي الذي هو محبة الله وملكوته على قلبك ٠٠ واحترس من الأهداف الجانبية ٠٠

أو احترس من الأمور الجانبية ، التي تسرقك أثناء عدم انتباهك وعدم سهرك ، وتتحول إلى أهداف! فتسعى إليها بكل قلبك ، ناسياً هدفك الحقيقي ٠٠

إسهر إذن ، وفتش نفسك بين الحين والآخر ، وفتش أهدافك ، واذكر عبارة القديس أرسانيوس : ( تأمل يا أرساني في ما خرجت لأجله ))

وكان للقديس أرسانيوس كل الكحق في أن يخاطب نفسه بهذه العبارة ، لأن كثيرين دخلوا الرهبنة "من أجل عظم محبتهم في الملك المسيح " • • ولكنهم إذ لم يكونوا ساهرين على هدفهم الروحى ، تطوروا بمرور الوقت ، ونسوا هذه المحبة ، ونسوا نذورهم ووعودهم الأولى ، وتحولوا إلى وضع مختلف تماماً عن الوضع الذي بدأوا به هذا الطريق الروحي •

#### أخشى أن تنظر روحك في مرآة ، فتقول من هذا ؟! لست أنا ما أراه في المرآة!

تنظر إلى ذاتها بعد وقت ، فتجد بدلها شخصية أخرى ، ليست هى ذاتها التى بدأت الطريق الروحى بطريقة روحية ، ولكن لعدم سهرها على هدفها ، تغيرت دون أن تدرى ، ،

والإنسان الساهر على خُلاص نفسه ، إن لاحظ تغيراً في هدفه ، يعالجه بسرعة ، ويصلحه بسرعة ، متنبهاً إلى نفسه ، ولا يعطى فرصة لهذا التغير يثبت فيها وجوده ويرسخ أقدامه . •

وكما يسهر الإنسان على هدفه ويلاحظه ، هكذا ينبغى أيضاً أن يسهر على الوسائل التي يستخدمها في تحقيق هدفه ، مراعياً أن تكون روحي ، وصالحة لتوصيله إلى الهدف ،



الهدف الروحى ، ينبغى أن تكون الوسيلة المؤدية إليه ، هى وسيلة روحية مثله ، • ويجب أن يسهر الإنسان الروحى على وسائله ، ويراجعها ، ويرى هل أوصلته إلى هدفه أم لا ؟ وما السبب

#### وربما تكون له وسائط روحية ، ولكن دخلت إليها الروتينية ٠٠

عليه إذن أن يراجع نفسه ويراقبها: هل صلواته ومزاميره وقراءاته تحولت إلى شكليات وروتين ، وأصبحت بلا روح وبلا ثمر ؟ هل إعترافه بخطاياه تحول إلى مجرد عادة مع بقاء حاله كما هو ؟ هل تناوله بغير خشوع وبغير توبة حقيقية ؟

ثم الوسائل الأخرى التى يسلك فيها لتوصله إلى محبة الله ، هل هى فعلاً مملوءة بالمحبة ، أم أصبحت منفردة بذاتها لا تظهر فيها مطلقاً محبة لله

#### والساهر على خلاصه ، يحترس من الوسائل التي تتحول إلى أهداف ٠٠

هل الخدمة مثلاً هي مجرد وسيلة توصل إلى الإلتصاق بالله ، أم تحولت الخدمة إلى هدف في ذاته ، ويمكن أ، تدخل اليها طرق عالمية وأساليب غير روحية لا ترضى الله ! كما أصبحت مجالاً للظهور ، مجرد عمل من أعمال النشاط أو الذكاء !

هُل محبة الناس تحولت إلى علاقات شخصية وصداقات بشرية ، لا دخل لله فيها ، وليس لها أى هدف روحى ، ولا أى ثمر روحى ، ، مجرد عمل إجتماعى !!

وهل الفضيلة أصبحت مجرد حرص على رضا الآخرين ، أو رضا النفس عن ذاتها ، دون أن تصبح وسيلة يملك بها الرب على القلب ،

وهل الصوم أصبح مجرد تدريب لتقوية الإرادة وقمع الجسد ، أو صبح مجرد عادة أو طاعة للقوانين الكنيسة ، أو لعدم إعثار الأخرين ، دون أن يدخل الله فيه !

#### الإنسان الساهر على خلاص نفسه ، يراقب وسائله ويعالجها ٠٠

لئلا تتحول كلها إلى روتين ، وإلى عادة ، وينسى الهدف الأصلى منها ، وهو محبة الله ٠٠! ويقيناً أن الشيطان لا مصلحة له فى أن يحارب ممارسات لها الشكل الروحى ، ولكن لا صلة لها بمحبة الله ، ولا عمق ولا روح ٠٠

إسهر إذن على نفسك ، وعالج ، وصحح مسارك إلى الله ، وماذا أيضاً تسهر عليه ؟

كن ساهراً في حروبك الروحية

الإنسان الساهر على خلاص نفسه ، ويرقب كل خطية تسعى إليه ، وينتبه بكل يقظة قلب إلى الروب الداخلية والروب الخارجية التى تهاجم حياته الروحية ، ولا يكون ساهراً فقط ، بل ساهراً ومقاتلاً ، حتى لا يهزمه الشيطان ، ،

#### لأن كثيراً من الخطايا ، تسبقها الغفلة أو التهاون ٠٠

فيقع الإنسان في الخطية دون أن يشعر ، وحينما يحس أنه قد سقط ، يكون قد تورط وقطع شوطاً فيها ، لذلك نحن نطلب من الله في تحليل صلاة الستار قائلين " إمنحنا عقلاً مستيقظاً " أي منتبها غير غافل ، • إن الشيطان يعمل في الظلام ، حتى لا ندرك أعماله و لا نراها ، لذلك سماه الرب " سلطان الظلام " (لو ٢٢: ٣٥) ، هذا الذي يعمل في الظلمة الخارجية ، خارج الحياة مع الله ، • • وحالة غفلة النفس ، هي حالة ظلمة لا ترى فيها ولا تدرك ، • •

#### الإنسان السهران ، لا يسهل أن يخدعه الشيطان ٠٠

وكما يقول القديس بولس الرسول عن الشيطان " ٠٠ لأننا لا نجهل أفكاره " ( ٢كو ٢: ١١) ٠ فالإنسان الساهر على حياته الروحية التي يفهم بها حيل العدو فيهرب منها

#### و لا يضربه الشيطان بضربة شمال ، ولا بضربة يمين

وضربة الشمال هي التساهل والتسامح مع الخطية والتسبب ، أما ضربة اليمين فهي المغالاة في الطريق الروحي ، حيث يرتئى الإنسان فوق ما ينبغي (رو ١٢: ٣) ،

#### الإنسان السهران ، يكون له فكر حكيم ، يدرك حيل العدو ٠٠

لا يمكن أن تخدعه الخطية ، ويستطيع أن يميز تماماً الخطايا التى تلبس ثياب الحملان ، وتأتى إليه في شكل فضيلة ! يستطيع أن يميز القسوة التى تأتيه باسم الحزم ، والشهوة التى تأتيه باسم الحب والعطف ، يستطيع أن يميز حب مديح الناس ، الذى يأتيه في هيئة تقديم قدوة صالحة لفائدتهم ، وهكذا في كل ما ثمر عليه من حروب في الخارج أو مشاعر في الداخل ، يتذكر قول القديس يوحنا الحبيب ( ١ يو ٤ : ١ ) :

#### لا تصدقوا كل روح ٠ بل أمتحنوا الأرواح ، هل هي من الله

ذلك لأن الشيطان كما قال الكتاب " بغير شكله إلى شبه ملاك نور" ( اكو ١١: ١٤) ، إن كان يدفع أحداً للإرتفاع إلى فوق في الروحيات ، بغير حكمة وبغير مشورة ، إنما يرفعه ليسقطه من علو ، أو ليرميه في الكبرياء ، أو يوصله إلى مستوى لا يستطيع أن يستمر فيه ، ثم يوقعه في الكآبة والحيرة ، ، أما الإنسان الساهر فلا يقبل من الشيطان نصيحة ، مهما كانت تبدو ومخلصه ، أو تبدو نافعة !! وإن كان الشيطان يغير شكله إلى شبه ملك نور ، فإن هذا ينبهنا إلى نقطة هامة وهي أن :

#### الساهر لا تخدعه الرؤى ولا الأحلام الكاذبة ٠٠٠

الذى فى غفلة ، قد تخدعه الرؤى والأحلام ، أما الساهر على روحياته ، فإنه يفحصها جميعاً ، ويميز ما هو من الله ويرفض الباقى ،

لست أريد أن أتفيض كثيراً فى الحديث عن حروب الشياطين ، فموعدنا بها كتاب سنصدره فى الشهر المقبل إن شاء الله عن الحروب الروحية ، فيه باب أساسى عن حروب الشياطين ، أما الآن فإننا نركز على السهر الروحى فى هذه الحروب فنقول:

#### الإنسان الساهر لا يدخل في حرب ، وهو في حالة ضعف ٠٠٠

إنه لا يدخل فى قتال مع الشيطان ، إلا وهو مستعدله ، سيفه على فخذه من هول الليل ، أما إن أحس ضعفاً فى دخله ، فإنه يبعد عن كل حرب خارجية يثيرها الشياطين ، بل يهرب من العثرات على قدر طاقته مهما كان تبدو خفيفة ، ،

يهرب من الخطايا القريبة ، ومن الخطايا البعيدة أيضاً ٠٠ من الخطايا التي يمهد الشيطان طريقها بعد أسبوع أو شهر أو سنة ويقول لنفسه في حرص الساهر ٠٠ أنا عارف أن هذه السكة سوف تتعبني ، ولو بعد فترة طويلة ، فالبعد عنها من الآن أفضل وأسلم

#### وهكذا يراقب نفسه من الداخل ، ويراقب العدو من الخارج ٠٠

هذا هو الإنسان الساهر روحياً: يراقب نفسه باستمرار ، يراقب مشاعره وأفكاره وحالة قلبه الداخلية ، فإن وجد في نفسه ضعفاً معيناً ، أو ميلاً في وقت ما نحو الخطية ، أو تراخياً مقصوداً في مقاومتها ، ويسرع بإقامة حالة طوارئ بالنسبة إلى نفسه ، ويزيد من حراسته ، ويدعمها بالوسائط الروحية العميقة ، ،

ولا يترك العدو يهاجمه ، وهو في حالة غفلة أو عدم إهتمام ، أو وهو في حالة ضعف أو لا مبالاة • وكما قال أحد القديسين :

#### الخطية يسبقها أما الشهوة ، أو الغفلة أو النسيان

والساهر يحترس من هذه كلها ، ويراقب نفسه ويرى ما يصلح لها ، ويقويها ، و لا يدعها تكون فريسة سهلة لعدو الخير المتربص لافتراسها ، وإن وجد الحرب شديدة عليه ، يصرخ كما في قطع صلاة الستار " يا رب أنت تعرف يقظة أعدائي ، وضعف طبيعتي أنت تعرفه يا خالقي ، فاسترنى بأجنحة صلاحك ، لئلا أنام نوم الوفاة "

هذا ما يفعله الساهر الذي يراقب نفسه ، لهذا أقول لكم في صراحة :

#### راقبوا أنفسكم جيداً ، بدلاً من أن يراقبكم الناس

وكما قال القديس مقاريوس الكبير " أحكم على نفسك ، قبل أن يحكموا عليك " ، إصحوا لأنفسكم ، إفحصوا أنفسكم من الداخل ، راقبوا أفكاركم ومشاعركم وحواسكم ،

وإن كان أحد منكم غير ساهر ، ولم يراقب نفسه ، وراقبة غيره ، ووجد فيه عيباً ، ووجهه إليه ، أو انتقده روحية ، أن يرسل له الله من يوقظه ، وكما قال القديس يوحنا ذهبي الفم:

#### الذي يبكتك على خطاياك، إتخذه لك صديقاً ٠٠

ينبغى أن تشكر مثل هذا ، الذى لم يتركك مستمراً فى غفوتك ، فأيقظك ، كإنسان سائراً فى الطريق ، وأمامه حفره سيقع فيها وهو غير ملتفت ، فوجد من يجذبه بعيداً عنها ، ولو فى عنف ، ولو بكلمة شديدة ، المهم أنه أنقذه ، فيستحق الشكر نعم ، إن كنت غافلاً عن نفسك ، فأنت محتاج إلى من ينبهك فتصحو ، قد يكون هذا الذى يوقظك أحد أعدائك أو أحد معارضك ، فينتقدك ، أو يشتمك ، أو يهاجمك ، بسبب أخطائك ، لكنه على كل حال ، ، يوقظك ، ،

#### فافرح بهذا الذي أيقظك ، حتى لو فعل ذلك بعنف ٠٠

إعتبره مثل الملاك الذى دخل السجن ، وضرب جنب القديس بطرس ليوقظه ولينقذه

(أع ١١: ٧) ، واعتبره مثل الحوت الذي ابتلع يونان ، لينقذه من الغرق في البحر ٠٠

لا يتضايق إذن إن أيقظتك إهانة أو مشكلة ، قل كما قال المرنم في المزمور " خير لي يا رب أنك أذلتني ، لكي أتعلم وصاياك " (مز ١١٩) ،

#### إحتفظ بسهرك • وضع أمامك مبادئ تساعدك على استمرار السهر •

مبادئ ، أو آيات من الكتاب ، أو أقوال قديسين ، تضعها أمامك على مكتبك ، أو تعلقها أمامك على الحائط ، أو تكتبها في مفكرة لتقرأها باستمرار كأنها " سفر تذكرة " ( ملا ٣ : ١٦ ) ، أو إتصل باستمرار بالأشخاص أصحاب المبادئ ، أو أصحاب المستويات العليا في الروح ، الذين كلما تراهم

#### تصحو نفسك ، وتتبكت على خطاياك ، وتعود إلى سهرك ٠٠

ولا تغضب منه إطلاقاً • إنه يوقظك لتسهر • وإن كنت ساهراً على خلاص نفسك ، تراقبها ، وتراقب كل خطية تحاربك ، وتراقب الشياطين وكل خططهم وكل فخاخهم • • فهناك نصيحة أخرى هامة وهى :

#### كما تراقب الخطايا الظاهرة ، راقب أيضاً خطاياك الخفية :

إهتم بهذا أيضاً ٠٠ أعنى الخطايا الساكنة في أعماق النفس من الداخل ، الخطايا الكامنة في أعماق العقل الباطن ، والتي تكون مصدراً لأفكار وظنون وأحلام وحركات للنفس تبدو غير إرادية ٠٠ راقب كل هذه ، حاول أن تعالجها ٠

#### كن كحارس ديدبان على نفسك • وتمثل بالزارع الحكيم

الزارع الذى يكون متيقظاً تماماً ، منتبهاً لكل ما يحيط بزرعه وما يلزم له ، يراقب الجو ، الحرارة ، البرودة ، الرياح ، العواصف ، ويحمى زرعه من كل هذا ، كما يرقب مواعيد الرى ، ومواعيد السماد العضوى والكيماوى ، ويرقب الآفات أو الحشرات التى تهاجهم الزرع ، ويقاومها ويخلصه منها ، كما يرقب ما يطرأ على زرعه من ذبول أو إصفرار ، ويعرف سببه ويعالجه ، ويرقب النمو والثمر ، ، هذا مزارع ناجح ، ساهر على صالح مزروعاته ، إفعل أنت ايضاً هكذا بالنسبة إلى حياتك ، فتحيا ، ،

#### إرقب كل خطية من بدايتها ٠٠

ولا تنتظر عليها حتى تكبر وتتأصل ٠٠ حالما تلمح الفكر الخاطئ آتيا من بعيد ، إطرده أو إهرب منه ، ولا تتركه يدخل إلى ذهنك ويتمكن ٠ ولا تدع الفكر يتحول إلى شعور ، ويضعف إرادتك ٠ إنما كمراقب ساهر على حفظ تخومه ، ينذر بالخطر إن رأى عدواً آتيا من بعيد ٠٠ هكذا مع الخطية قاومها من قبل أن تسيطر ٠ قل لها كما قال المرنم في المزمور " يا بنت بابل الشقية ٠٠ طوبي لمن يمسك أطفالك ، ويدفنهم عند الصخرة " (مز ١٣٦) ، وفي سهرك الروحي ، إهتم بالنقطة التالية :



سهل جداً أن يحس الإنسان بالسقطة الفجائية ، أما الإنحدار التدريجي الذي يستغرق زمناً طويلاً ، فقد لا يشعر به ، ، هذا بالذات يحتاج إلى سهر ويقظة ،

والشيطان \_ كما قال عنه البستان \_ فتال جبال ، يصنع منها سباكاً لاصطياد الإنسان ، وهو طويل البال جداً ، قد يضرب الإنسان أحياناً ضربة واحدة في سرعة ، وفد يدبر لإيقاعه في الخطية خطة تستغرق ٥ سنوات ، عشر سنوات أو أكثر ، ،

يجذبه قليلاً ، في الفكر والإرادة والشعور ، بطريقة غير واضحة ، حتى يسقطه ، ويكون خلال هذه المدة الطويلة قد تغير وأصبحت حالته الداخلية تساعد على السقوط ، أو يكون تغير ، وأصبحت حالته الداخلية تساعد على السقوط ، يكون السقوط مجرد خطوة بسيطة بالنسبة إلى ما سبقها .

#### ربما خلال هذه الفترة يكون قد أبعده عن وسائط النعمة ٠٠

أبعده عن الإنجيل ، على اعتبار أنه يعرف كل ما فيه! وأبعده عن الأجبية ، لكيما يتفرغ لصلواته الخاصة القلبية! وأبعده عن الإجتماعات الروحية ، حباً في الوحدة والهدوء!

أبعده عن القراءات الروحية ، بحجة أن التأمل أفضل! وأبعده عن التناول ، باسم التواضع ، واللشعور بعدم الإستحقاق!

وربمًا أبعده عن الصلاة أيضاً ، لانشغاله بخدمة الآخرين!

#### حجج شيطانية ، يوجد ردود عليها • ولكنها بطول الوقت تصل!

وفى كل ذلك ، تضعف حياة الإنسان من الداخل ، وتكون الأرض ممهدة تماماً ، ليزرع فيها الشيطان ما يشاء من أفكار ورغبات ٠٠ ثم يضرب ضربته التي يريدها ٠

إن وجدت نفسك هكذا ، فانتبه جداً لنفسك ، وأنت لا يمكن أن تدرك هذا ، إلا إذا كنت ساهراً تراقب نفسك ، وتفحصها جيداً ، في حزم ، وبلا مجاملة ولا أعذار ، ،

#### فإن شعرت أنك لست في حرصك القديم ولا في تدقيقك السابق ٠٠

إن شعرت أنك لست فى حرارتك السابقة ، ولا فى محبتك الأولى ، ولا فى انضباطك ، ولا فى احتياطك ، ولا فى احتياطك ، ولا فى تمسكك بالوصية ، ولا فى ابتعادك عن الخطية ، • • وإن رأيت أنك اصبحت تسمح لنفسك بما لم تكن تسمح به من قبل ، بحجة أن هذا لم يعد يعثرك ، وذاك لم يعد يتعبك ، وأنك لم تعد تتأثر بالعثرات التفت حينئذ إلى نفسك ، وإعرف أن العدو قد جذبك إلى أسفل ، وأنه قد أعد لك كميناً • •! بينما زمامك قد بدأ يفلت منك •

#### إعرف أن الحرص أفضل ، والسهر لازم ، حتى للقديسين ٠٠

تذكر أن الخطية قد " طرحت كثيرين جرحى ، كل قتلاها أقوياء " (أم ٢: ٢٦) ، وارجع إلى سهرك القديم على خلاص نفسك ، إرجع إلى حرصك وخوفك ، ،

واعرف أن الخطية يمكنك أن تنجو منها بالإتضاع ، وليس بالمغامرة والمجازفة ، ولا بد أن تسهر على خلاصك مهما إرتفعت وعلوت ، ، فداود النبى ، مع وصوله إلى درجة النبوة ، ومع حلول الروح عليه ، لم يكن فوق مستوى الخطية أو السقوط! وكذلك كان سليمان مع كل ما وصل إليه من حكمة ، ومع ظهور الله له أكثر من مرة ، ۰! ( امل ٣: ٥، ٩: ٢) ،

#### تذكر في الإنحدار التدريجي ، مثال الإناء الساخن وكيف يبرد

لنفرض أن إناء كان على النار ، ونزل من عليها وهو ساخن جداً ، إنه لا يبرد دفعة واحدة ، وإنما قليلاً ، ببطء شديد ، وبطريقة غير ملحوظة ، بحيث لو وقفت إلى جواره ، ولمسته من لحظة إلى الأخرى لا تجد فارقاً في حالته بين لحظة وأخرى ، ومع ذلك فالبرودة تعمل فيه ، حتى يأتى وقت يكون فيه قد برد تماماً ، هكذا في الحياة الروحية في طريقة الإنحدار التدريجي التي تحتاج إلى سهر ويقظة لكي يلحظها الإنسان ، ويحس أنه يبرد ، ،

#### لذلك عليك أن ترقب فترات الفتور التي تمر بك ٠٠

إنها تحتاج إلى سهر كامل ٠٠ فإن وجدت نفسك غير ميال للصلاة أو العمل الروحى ، لا تجعل هذا الشعور يطول معك ٠ وكما قال مار اسحق: إن حوربت بالرغبة فى النوم وعدم الصلاة ، إغصب نفسك على نفسك على صلاة الليل وزدها مزاميراً ٠٠

إذا استمر الفتور مع إنسان غافل ، ربما ينتهى به إلى الخطية أما الذى يحافظ على سهره الروحى ، فإنه يتغلب على الفتور ويعود إلى حرارته ،

كل إنسان روحى ، مهما كان ساراً ، معرض أن يغفو أحياناً بسبب الضعف البشرى ، وكما يقول الكتاب " الهفوات ، من يشعر بها ؟! " (مز ١٩: ١٢) ، ولكن هذا الساهر يتميز بأنه يصحو بسرعة ، لأنه تعود اليقظة والصحو ، فإن غفا قليلاً ، يقوم مرتلاً مع المزمور " أنا أستيقظ مبكراً " (مز ٧٥)

#### إنه يعود بسرعة إلى تسابيحه وصلته بالله ٠٠

يعود وهو يرتل " مستعد قلبي يا الله ، مستعد قلبي " ( ٥٧) " أنا اضطجعت ونمت ثم استيقظت ، لأنك أنت معى " ( مز٣) ٠٠ هكذا يعود بسرعة إلى قوته وروحياته كما رجع داود النبي ، كأنه لم يسقط ، بل رجع أقوى مما كان ٠٠ ما الفرق إذن بين سقوط إنسان ساهر ، وسقوط الغافل والمتهاون ؟ الفرق هو :

#### الساهر: وضعه الأساسي هو الحرص على روحياته • والسقوط أمر عرضي ، وعن ضعف ، ويقوم

#### منه بسرعة ٠٠

أما الإنسان الخاطئ المتهاون ، فالخطية هي وضعه الأساسى ، والسقوط ربما يكون برغبته أو موافقته ، ويكون فيه خائناً للرب وقد لا يقوم بسرعة ، لوجود محبة الخطية في قلبه ، وعجزه عن القيام ، أو عدم رغبته في أن يقوم ٠٠

احترس يا أخى إذن من الفتور ومن الإنحدار التدريجي ، وأيضاً:

# احترس من التفيير والمفاهيم الجبيدة

كن ساهراً على نفسك ، وارقب كل تغيير يطرأ على حياتك الروحية ، وعلى أفكارك ومفاهيمك ، ، وكما يقول الكتاب " إمتحنوا كل شئ ، تمسكوا بالحسن " ( اتس ه : ٢١) ، إذن ينبغى أن تفحص ، وتمتحن كل شئ ، إن كنت ساهراً ، ولا تدع التغيير يجرفك ويحولك إلى شخص آخر غير الذي بدأ الحياة مع الله ، ،

#### ونقصد التغيير الذي يؤثر على محبتك الأولى للرب ٠٠

فانظر إذن إلى نفسك ، ربما تلاحظ تغييرات قد حدثت لك ، ما كنت تجيزها قبلاً ، ، قد تلاحظ أنك قد تغيرت فى نظرتك إلى الأمور الروحية ، وفى حكمك على بعض الأمور العالمية ، ، لا تترك الأمر يمر بهدوء ، وإنما افحصه ، ، وابحث عن أسبابه ، ليست الأسباب الظاهرة فقط ، إنما بالأكثر أسبابه العميقة الدفينة الداخلية ، ،

#### وانظر، هل تغير قلبك ؟ وهل تحول بعيداً عن الله ؟

هل نقصت محبتك للرب؟ وهل بدأت محبة العالم تزحف إليك؟ هل رجعت في نذورك وفي وعودك للرب؟ هل رفعت يدك عن المحراث وأخذت تنظر إلى الوراء؟ كن صريحاً مع نفسك إلى أبعد حد • فهذه طريقة الإنسان الساهر ، الذي لا تعبر التغيرات أمامه بسهولة ، إنما يمتحن كل شئ و يتمسك بالحسن • •

#### أنظر هل تغيرت محبتك للصلاة ؟ هل تغيرت الروح والحرارة ؟

هل تشتاق إليها كما كنت تشتاق من قبل ؟ وهل تصلى بنفس الفهم والعمق والتأمل والتأنى ؟ هل تعتبر وقت الصلاة متعة روحية لك ؟ وهل تفضل الصلاة على كل عمل آخر ؟ أم ينطبق عليك قول الرب لملاك كنيسة أفسس :

"عندى عليك أنك تركت محبتك الأولى " (رؤ ٢: ٤) • إسهر يا أخى وارقب كل تغير وتطور يمس حياتك • مشكلة غير الساهرين على خلاص نفوسهم ، أن حياتهم تتغير وهم: إما لا يحسون هذا التغيير ، أو أنهم يشعرون به ولكنهم لا يهتمون ، ويهملون هذا الأمر مدة طويلة ، بلا مبالاة ، حتى يتطور إلى وضع يصعب علاجه • • أما أنت يا رجل الله فاحترس من التغييرات وارقبها • •

#### واهتم أيضاً بالتغيرات التي تطرأ على مفاهيمك الروحية ٠٠

إنها خطورة أن يتغير تقييمك للأمور ، وتتغير مفاهيمك ، فاسهر على هذا الأمر وافحصه ، إن كنت قد ازددت عمقاً فى الروحيات ، وازدادت مفاهيمك عمقاً ، فاشكر الله ، وإن كانت المفاهيم الجيدة لوناً من الردة والتصالح مع العالم وأسلوبه وشهواته ، فاستيقظ لنفسك وبكتها ، وفى حرص لا تنقل التخم القديم " (أم ٢٢: ٢٨)

إن الشيطان لا يقوى عليك وأنت تتمسك بمفاهيمك الروحية السليمة ، لذلك يلجأ إلى تغيير مفاهيمك أولاً ٠٠!

#### فاحترس من دخول أفكار غريبة إليك ٠٠!

لا تتساهل فى دخول هؤلاء الغرباء ، واذكر قول القديس بولس الرسول " لا تشاكلوا هذا الدهر " (رو ١٢: ٢) أى لا تصيروا فى شكله وشبهه ، ،

قل لنفسك " أنا ما كنت الفكر قبلاً بهذا الأسلوب ، فماذا حدث لي ؟ " ، ،

إفحص لئلا تكون الأفكار الغريبة ، يسبب تقليدك لغيرك ٠٠

لئلا تكون منساقاً فى اتجاه معين ، بسبب تبعيتك لإنسان ما تدور معه فى دائرته بلا تفكير ، وتتشكل بأفكاره واتجاهاته بلا وعى ، وهكذا تغيرت عن ذى قبل ٠٠ وأصبحت تحت تأثير معين ، وليس تحت مثالياتك الأولى ٠٠!

#### لذلك راقب أيضاً الجو المحيط بك ، وتأثيره عليك ٠٠

راقب التيارات المحيطة بك ، سواء فى البيت أو العمل أو فى محيط الأصدقاء ، أو التيارات الفكرية التى تؤثر على الله تؤثر عليك سواء فى البيت أو العمل أو فى محيط الأصدقاء ، أو التيارات الفكرية التى تؤثر على فكرك أو أسلوبك أو هدفك ، كن ساهراً إذن على نفسك ،

#### وراقب إتجاهاتك في الحياة ، وافحصها جيداً •

لأن كثيرين \_ فى سهرهم الروحى \_ يراقبون جزئيات تصرفاتهم فقط ، أما أنت فراقب أيضاً إتجاهاتك العامة ، نظرتك الكلية للحياة ، آمالك ، شهواتك ، • كإنسان مثلاً كانت عنده فكرة التكريس وتقديم حياته كلها للرب ، ثم يلاحظ أن خط سيره الحالى ، لا يمكن أن يوصله إلى هذا الإتجاه

الساهر على أبديته ، ينظر ويفحص أين تقوده خطواته ٠٠ هل هدفه كما هو ، أم ضاع ؟ أم لم يعد في قوته الأولى ٠٠

#### أي أنه لم بفقد الهدف ، ولكن فقد الدرجة ٠٠

فهو لا يزال سائراً فى الطريق ، ولكن ليس فى نفس المستوى ، ، أى هبط ولو قليلاً عن درجته الأولى ، فليبحث عن السبب ويعالجه ، إن كان ساهراً على نفسه وعلى مستواه ، وهذا يجرنا إلى نقطة أخرى وهى:

# اسلاعلى نعوك الروحي

فالشخص الروحى ، ليس المفروض فيه فقط أنه لا يخطئ ، فهذه ناحية سلبيه ، أنما المفروض فيه أن ينمو في طريق الكمال حسبما أمر الرب وقال " كونوا كاملين " (مت ٥: ٨٤) ،

وكل الذين وقف نموهم ، إما أنهم فتروا ، أو أنهم سقطوا ، ، ودوام التقدم يمنح الإنسان حرارة روحية ، وانشغالاً بالإيجابيات لا السلبيات كما يعطيه تواضع القلب ، إذ ينظر باستمرار درجات أعلى منه . .

والقديس بولس الرسول قال عن هذا النمو " أنسى ما هو وراء ، وأمتد إلى ما هو قدام " ( في ٣ : ٣ ) ، وقال أيضاً " إركضوا لكي تنالوا " ( ١كو ٩ : ٢٤ ) ،

فاسهر إذن على نموك ، لأن الطريق أمامك طويل ٠٠ واحذر من الوقوف ، لئلا تتعرض للرجوع

ضع أمامك مثاليات الكتاب ، ومثاليات القديسين ، فى كل عمل روحى ، وفى كل فضيلة من الفضائل وادفع نفسك دفعاً إلى الأقدام ، وبكت نفسك على أنك لم تصل بعد ، كما قال القديس بولس الرسول "أيها الأخوة ، لست أحسب نفسى أننى أدركت " ، " ولكنى أسعى لعلى أدرك " ( فى ٣ : ١٣ ، ١٢ )

#### حاسب نفسك ، وقارن حالتك بالذين سبقوك ٠٠

ربما تجد زملاء كثيرين ، بدأوا معك الطريق ، ثم سبقوك وتركوك فى الوراء ٠٠ بل ربما تجد تلاميذ لك ، أو أحداثاً فى الكنيسة ، قد ساروا بحمية وجدية وسرعة ، فسبقوك كم سبقت السلحفاة الأرنب ، لأنه كان نائما ٠٠ فاسهر أنت ٠٠

إحرص أن كل ساعة تخطو بك نحو الأبدية ٠٠ يجب أن تخطوبك خطوه نحو القداسة والكمال

واسهر على أوقاتك ، لئلا تضيع منك عبثاً في أمور هذا العالم الباطل! بل أذكر قول الرسول " أنظروا كيف تسلكون بالتدقيق ، لا كجهلاء بل كحكماء ، مفتدين الوقت لأن الأيام شريرة " ( أف ٥: ١٥ ) ، نعم " مفتدين الوقت " ، ،

أقول هذا ، لأن كثيرين من الذين لم يسهروا على خلاص نفوسهم ، واجتذبتهم دوامة الحياة ، صحوا أخيراً فوجدوا أنهم في الأربعين أو الخمسين أو الستين من عمرهم ، وقد ضيعوا العمل باطلاً ، في تحقيق رغبات باطلة ، أو في أمور العالم الزائلة ، دون أن يفعلوا شيئاً لأبديتهم ، وحتى الصغار سبقوهم إلى الملكوت ، ، !

#### إذن إركض بكل قوتك ، لعلك تفتدي الوقت الضائع

اسهر على خلاص نفسك ، وادفعها نحو الكمال المطلوب ، فكثيرون بدأوا متأخرين ولكنهم وصلوا بسرعة بسبب جديتهم وسهرهم الروحى ، مثل القديس أوغسطينوس الذى قال للرب " تأخرت كثيراً فى حبك " ، ولكنه ركض ونال ، ،

اسبهر إذن على وقتك ، حتى تعوض السنوات التي أكلها الجراد · واركض بكل قوتك نحو الكمال · فإن القديس أرسانيوس الكبير لما تأمل هذا الكمال ، قال للرب:

#### للآن أنا لم أبدأ ٠٠ هبني يارب أن أبدأ

لذلك يا أخى إسأل نفسك أين تذهب أيامك ولياليك ؟ ليتها تكون رحلة موفقة نحو الكمال ٠٠ حتى إذا جاء الوقت الذى يزن فيه الله الأرواح ، يجد سنابلك ملآنة قمحاً ٠ يجد روحك مملوءة من حبه ، فيقول لك ١٠ أدخل إلى فرح سيدك ١١

راقب نفسك ، وتأكد أنك سائر في الطريق ٠٠

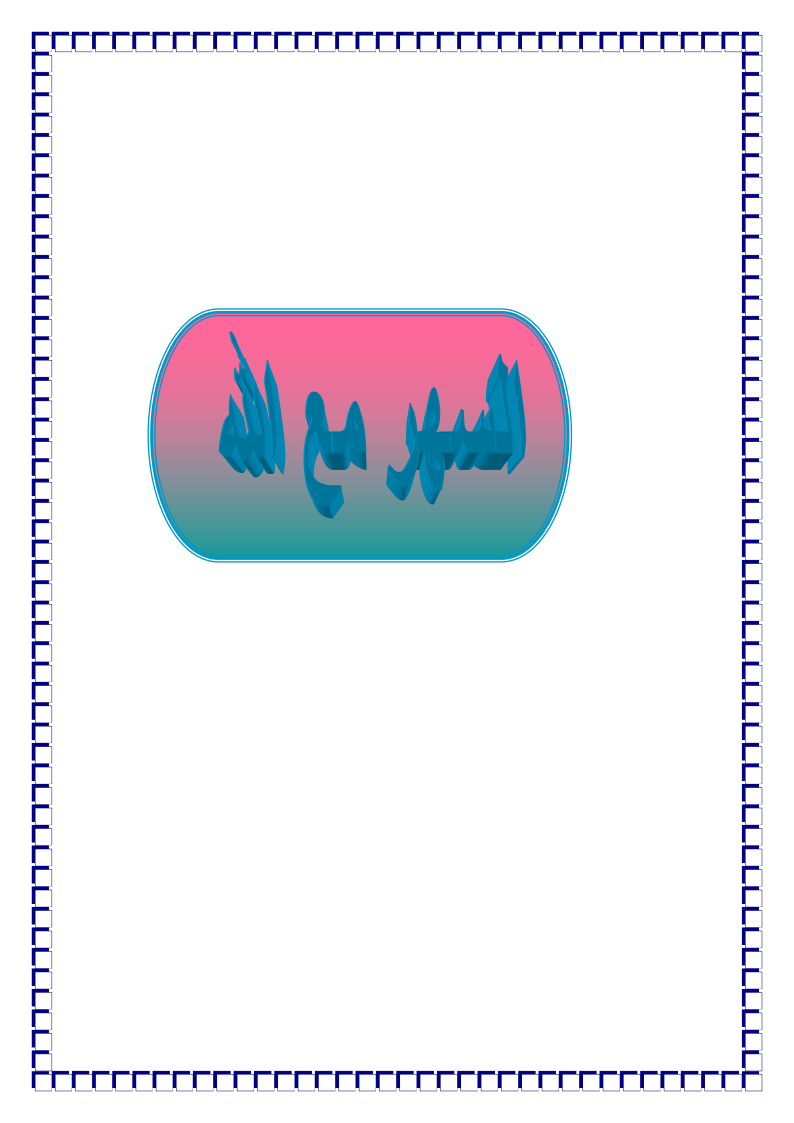
لا واقف ،ولا نائم ، ولا راجع إلى خلف ، إنما سائر باستمرار إلى قدام ، لأن أول عبارة نقولها فى المزمور الكبير فى صلوات الليل هى " طوباهم الذين بلا عيب فى الطريق ،السالكون فى ناموس الرب ، ومن كل قلوبهم يطلبونه " إحرص أن تكون نفسك فى الطريق ، بلا عيب ،

وكساهر على نفسك ، إسال ذاتك باستمرار ، أين أنّا الآن ؟ أين هى أفكارى ومشاعرى ؟ هل أنا حقاً فى الطريق ؟ ليتنى لا أكون سائراً فقط ، إنما راكضاً أيضاً ، كما ركض القديسون بكل قوتهم ، فوصلوا إلى أحضان الآب ، ، وكلمة أخيرة أقولها فى ختام هذا الموضوع وهى :

## الدور على خدمتاك

أسهر على كل الذين وضعهم الرب في مسئوليتك ، لكي توصلهم إليه ، وتذكر قول الرب للآب " الذين أعطيتني حفظتهم ، ، ولم يهلك منهم أحد " " العمل الذي أعطيتني لأعمل قد أكملته " ( يو ١٧ : ١٧ ، ٤ )

إن موضوع السهر في الخدمة طويل ، لست أظن كتاباً مثل هذا يتسع له ، بل هو يحتاج إلى كتاب خاص ،



حسن يا أخى أن تسهر على خلاص نفسك ٠٠٠

ولكنك لا تستفيد ، إن كنت وحدك في هذا السهر ٠٠

أنت لا يستطيع بمجهودك الشخصى ، بدون معونة من فوق ، أن تحرس نفسك ضد هجمات العدو ، إنما الذي يحرسك حقاً ، هو الله ٠٠ كما تقول في آخر مزمور ٢٢٦ من صلاة النوم:

إن لم يحرس الرب المدينة ، فباطلاً سهر الحراس •

وتذكر الكنيسة بهذا فى مزامير الغروب والهجعة الثانية ، كما تعلمك أن تقول فى صلاة الستار " يا رب أنت تعرف بأجنحة صلاحك ، لئلا أنام نوم الوفاة " ، لذلك فى كل سهرك على خلاص نفسك ، تذكر قول الرب لتلاميذه القديسين :

بدوني لا تقدرون أن تعملوا شيئاً " ( يو ١٥ : ٥ ) ٠

وهكذا فى كل جهادك المقدس ، لا تجاهد وحدك لأن " الغصن من ذاته لا يقدر أن يأتى بثمر ، إن لم يثبت فى الكرمة " ( يوه ١ : ٤ ) ٠٠ الكرمة التى توصل إليه عصارة الحياة ، وبها يحيا وينتعش وينمو ويثمر ٠٠كن أنت هكذا ٠٠

إسهر، ولكن مع الله، الذي لا ينعس ولا ينام ٠٠

وثق أنك وحدك لا يمكن أن تحفظ نفسك ، وإنما " الرب يحفظك ، الرب يظلل على يدك اليمنى ، الرب يحفظك من كل سؤ ، الرب يحفظ نفسك ، الرب يحفظ دخولك وخروجك " (مز ١٢٠) ، لذلك تقول أيضاً في هذا المزمور في الغروب والهجعة الثانية " معونتي من عند الرب ، ، "

وقد اختارت لك الكنيسة مزامير تصليها في صلاة الليل ، كلها تتحدث عن معونة الرب لك ،

#### وحفظه وحمايته ٠٠

فأنت تصرخ إلى الرب قائلا" إرحمنا يا الله إرحمنا ، فإننا كثيراً ما امتلأنا هواناً " (مز ١٢٢ (١٢٣) ، وتقول بعدها مباشرة " لولا أن الرب كان معنا ، حين قام الناس علينا لابتلعونا ونحن أحياء ، ، مبارك الرب الذي لم يسلمنا فريسة لأسنانهم ، نجت أنفسنا مثل العصفور من فخ الصيادين ، الفخ انكسر ونحن نجونا ، عوننا باسم الرب ، ، " مز ١٢٥ (١٢٦) ،

إنه معنى واحد ، عن عمل الرب لأجلك ، وسهره لحفظك ، يتكرر في كل مزامير وقطع الليل •

إذن الحراسة ليست حراستك ، إنما أنت تسهر فيها مع الله الذي يحرسك ، فتتأمل حفظه لك ، وتطلب منه في المزمور الكبير قائلاً " إشتاقت نفسي إلى خلاصك " " أحيني ككمتك " " أردد عيني لئلا تعاينا الأباطيل " " يا رب ، لك أنا فخلصني " " أنظر إلى تذللي وانقدني " " لتكن يدك لخلاصي ، ، ضللت مثل الخروف الضال ، فاطلب عبدك ، فإني لوصاياك لم أنس " ،

إذن من عند الرب : الخلاص والإنقاذ والمعونة ، ،

وفي صلوات الليل كما نطلب من الله المعونة ، ونصلب منه أيضاً المعرفة ، والهداية والإرشاد

#### والفهم ٠٠٠

نقول له فى المزمور الكبير "علمنى يا رب طرقك ، فهمنى سبلك " " عبدك أنا ، فهمنى فأعرف شهاداتك " " فهمنى فأبحث عن ناموسك " " علمنى حقوقك ، وطريق عدلك فهمنى " " إكشف عن عينى ، فأتأمل عجائب من ناموسك " إهدنى فى سبيل وصاياك ، فإنى إياها هويت " مز ١١٨ ( ١١٩) ما أجمل أن تقف الإنسان أمام الله هكذا فى اتضاع ، كعاجز يطلب منه القوة ، وكجاهل يطلب

منه المعرفة •

وهكذا تعلمنا الكنيسة أن نخاطب الله في سهر الليل ٠٠ الإنسان الذي نراه في النهار ، يملأ الدنيا حركة ونشاطاً وعملاً ، وربما يقف في مجالات عديدة يعلم آخرين ٠٠ نراه في سهر الليل ، يقول للرب "علمني ، فهمني ، إهدني ٠٠١

وفي صلوات الليل يأخذ القوة التي تسنده في النهار ٠٠

مسكين إذن الذى ينام الليل ، دون سهر ، و لا يأخذ من الله قوة يعمل بها فى النهار ٠٠٠ ولكن هل الإنسان الروحي ، يعمل هذا فقط فى سهر الليل ، وفى صلوات الليل ، أم فى النهار أيضاً؟

الروح تسهر بالنهار أيضاً ، وتعمل هكذا مع الله •

ويمكننا أن نراجع الصلوات التى تقدمها لنا الكنيسة فى النهار ، فنرى نفس الروح ، وكمثال لذلك ما نقوله فى صلاة باكر:

أنر عقولنا وقلوبنا وأفهامنا يا سيد الكل ، هب لنا في هذا اليوم الحاضر أن نرضيك فيه ٠٠ إذن هي هبة من الله لنا ، أن يعطينا هذه النعمة ، أن نرضية حقاً ما أعمق الصلوات التي تعلمنا الكنيسة إياها ، أترككم الآن لتتأملوا هذا الكنز العظيم ، في سهر النهار وسهر الليل ٠٠

وإلى اللقاء في كتاب: خطوات إلى الله ٠

X X X



 صفحة

 مقدمة
 ٧

 سهر الجسد سهراً روحياً
 ٨

 سهر الجسد مع الروح
 ٢٦

 طقس الكنيسة في سهر الليل
 ٣٣

 سهر الروح
 ٤٣

 أهمية سهر الروح
 ٣٤

 كيف يكون الإستعداد
 ٧٤

 كيفية السهر الروحي
 ٧٤

 السهر مع الله
 ٥٧

